# فهرست مطالب

[خطبه اول 2](#_Toc426583414)

[شرحی از صحیفه سجادیه در رابطه فضیلت‌ها ماه رمضان 2](#_Toc426583415)

[ظرف نزول قرآن 3](#_Toc426583416)

[ظرف نزول فیض خدا 3](#_Toc426583417)

[بایدهای زمانی ماه مبارک در صحیفه سجادیه 4](#_Toc426583418)

[دعا 6](#_Toc426583419)

[خطبه دوم 6](#_Toc426583420)

[هفته مساجد 7](#_Toc426583421)

[روز پزشک 7](#_Toc426583422)

[روز کارمند 7](#_Toc426583423)

[هفته دولت 8](#_Toc426583424)

[دعا 9](#_Toc426583425)

# خطبه اول

**اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم اللّه الرحمن الرحیم الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِی هَدَانَا لِهَذَا وَمَا کنَّا لِنَهْتَدِی لَوْلَا أَنْ هَدَانَا[[1]](#footnote-1) ثمّ الصلاة والسلام علی سیدنا و نبیّنا و حبیب قلوبنا و طبیب نفوسنا و شفیع ذنوبنا ابی القاسم محمد (ص) و علی آله الاطیبین الاطهرین لاسیّما بقیّة اللّه فی الأرضین.**

**اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم اللّه الرحمن الرحیم یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ[[2]](#footnote-2) عباد اللّه اوصیکم و نفسی بتقوی اللّه و ملازمة امره و مجانبة نهیه.**

# شرحی از صحیفه سجادیه در رابطه فضیلت‌ها ماه رمضان

یکی از تعابیر لطیف امام زین العابدین (ع) در دعای 44 صحیفه در مورد ماه مبارک این است که فضایل و برتری‌های این ماه مشهور است: «**فَاَبَانَ فَضِیلَتَهُ عَلَی سَائِرِ الشُّهُورِ بِمَا جَعَلَ لَهُ مِنَ الْحُرُمَاتِ الْمَوْفُورَهِ وَ الْفَضَائِلِ الْمَشْهُورَهِ**»[[3]](#footnote-3) (پس برتری این ماه را بر ماه‌های دیگر به سبب حرمت‌های فراوان و برتری‌های آشکار که برای آن قرارداد هویدا گردانید)؛ یعنی چه در بیان قرآن، چه در گفتمان پیغمبر عظیم الشأن اسلام و چه در سیره اهل بیت آن حضرت (ع)، پیرامون این ماه، کرامت‌ها و شرافت‌های آن، آنقدر سخن رفته است و تأکید گشته است که این فضایل و حسن‌ها به امری بدیهی تبدیل گشته است.

در ارزش بهره برداری از فضایل و عظمت‌های این ماه همین بس که امام راحل که از مردان مبادی آداب و متخلق به اخلاق الهی بود؛ در این ماه تقریباً دیدارهای رسمی خود را لغو می‌کرد. به طوریکه در بررسی که در صحیفه امام صورت گرفت تنها پانزده سخنرانی در طول دوره پربرکت عمر ایشان از ابتدای پیروزی انقلاب تا وفات ایشان در ماه مبارک رمضان صورت گرفت. و آنهم منحصر در سالهای 58 و 59 بود و از سال 59 به این طرف هیچ سخنرانی رسمی که در صحیفه امام به ثبت رسیده باشد وجود ندارد. و این نشان از اهمیت این ماه برای خودسازی عرفانی و معنوی از این ضیافت الهی در نزد امام خمینی (س) داشت.

ارزش زمانی ماه مبارک در صحیفه سجادیه

مختصات و ویژگی‌های اختصاصی که حضرت برای ماه مبارک رمضان به عنوان ارزش‌های زمانی این ماه برمی شمارد به قرار ذیل است:

# ظرف نزول قرآن

ماه رمضان بر سایر ماه‌ها برتری آشکار یافته است و این برتری به دو دلیل و نشانه، هویدا و معلوم گشته است:

1. حرمت‌های فراوان

2. فضایل آشکار

حرمت‌های این ماه نظیر لزوم چشم پوشی از حلال‌های فراوانی که در ایام، زمان‌ها و ماه‌های دیگر مورد استفاده قرار می‌گرفت و اکنون در مدار محظورات و موقوفات ایستاده است. و با ترمز کشیدن‌های بسیار، سیم‌های خاردار گوناگون بستن، حریم و حرم ساختن‌های گسترده، سرعت گیرهای متنوع نصب نمودن نشان از عظمت ماه و زمانی دارد که انسان را در این سفره زمانی به میهمانی و ضیافت فراخوانده است.

# ظرف نزول فیض خدا

یکی از خصوصیات زمانی این ماه، ظرف زمانی نزول فیض خدا در شب‌های ماه مبارک رمضان است. به عنوان مثال شب را هم ظرف نزول قرآن کریم می‌شمارد و هم ظرف نزول صفح و بخشش الهی بر انسان گنه کاری که گردن او در رهن گناه، مستأجر و در دین است.

یکی از فیض‌های خاص الهی که کرم و بخشش وی است طبق بیان امام سجاد (ع) در هر شبی از شب‌های این ماه مبارک فرو فرستاده می‌شود: **«وَإذَا کانَ لَک فِی کلِّ لَیلَة مِنْ لَیالِی شَهْرِنَا هَذَا رِقَابٌ یعْتِقُهَا عَفْوُک، أَوْ یهَبُهَا صَفْحُک، فَاجْعَلْ رِقَابَنَا مِنْ تِلْک الرِّقَابِ»**[[4]](#footnote-4) (آن سان که در هر شب از شب‌های ماه مبارک رمضان، برای تو بندگانی باشد که عفوت آن‌ها را آزاد می‌نماید، یا گذشتت ایشان را می‌بخشد؛ ما بندگان را از آنان گردان)؛ امام (ع) خصوصیت این شب‌ها را آزادسازی گردن‌های در رهن و جان‌های گروگان در بند انواع عصیان و طغیان می‌داند. ناسپاسی‌ها و طوفان‌های خانه براندازی که می‌توان ریشه آن‌ها را در جهل به مقام عبادت و طاعت و سرسپردن در درگاه الهی دانست و از طرفی عدم درک مقام این ماه نیز فرض نمود که نتیجه آن دریدن پرده‌های عفت، عصمت و طهارت است.

یکی دیگر از ویژگیهایی که برای روزها و شب‌های این ماه پربرکت مشخص می‌شود و از نگاه اخروی و قیامت شمار حضرت نشأت می‌گیرد، مسأله شاهد بودن این ماه و شهادت دادن این ایام در دنیایی دیگر و پرونده سازی براساس اعمال ما در روزها و شب‌های این بخش از عمر و زندگانی ما است: **«و أَعِنَّا فِی نَهَارِهِ عَلَی صِیامِهِ، و فِی لَیلِهِ عَلَی الصَّلَاةِ و التَّضَرُّعِ إِلَیک، و الْخُشُوعِ لَک، و الذِّلَّةِ بَینَ یدَیک حَتَّی لا یشْهَدَ نَهَارُهُ عَلَینَا بِغَفْلَةٍ، و لا لَیلُهُ بِتَفْرِیطٍ**»[[5]](#footnote-5) (بار خدایا ما را در روزهای ماه رمضان به روزه داری، و در شب‌های آن به نماز و زاری به سوی تو، و فروتنی برای تو و خواری در برابر تو یاری فرما تا روزهای این ماه بر غفلت ما، و شب‌هایش بر کوتاهی ما گواهی و شهادت ندهند.)

# بایدهای زمانی ماه مبارک در صحیفه سجادیه

منظور از بایدها، ترسیم نقشه راهی است که طی طریق در آن مسیر را امام سجاد (ع) برای خود و دیگر روزه داران در قالب زبان دعا از خداوند متعال درخواست می‌کند تا در این ماه به آن برنامه نزدیک شود و گام‌های خویش را بر فرق آن اهداف نهاده و بالا رود و بدین وسیله روزه‌ها، شکوفا شود و ثمر دهد. براین اساس روزه روزه داران یا هدفمند، مدون، مهندسی شده و دارای نقشه و برنامه است و یا بی برنامه و باری به هر جهت می‌باشد که در نتیجه عقیم، سترون، نازا و ابتر خواهد ماند.

یکی از بایدهای زمانی که امام سجاد (ع) خود را در آن مسیر قرار می‌دهد و از خداوند بلندمرتبه درخواست می‌نماید؛ حرمت زمان نماز را در این ماه دانستن است. امام (ع) در دعای 44 در بند 8 و 9 به اوقات نماز سه بار اشاره می‌کند که در جای خود، اهمیت برپا داشتن اوقات نماز را در این ماه در نزد خاندان پاک پیامبر (ص) نشان می‌دهد: «**اللهم... وَقِفْنَا فِیهِ عَلَی مَوَاقِیتِ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ بِحُدُودِهَا الَّتِی حَدَّدْتَ، وَ فروض‌ها الَّتِی فَرَضْتَ، وَ وظائف‌ها الَّتِی وَظَّفْتَ، وَ أَوْقَاتِهَا الَّتِی وَقَّتَّ وَ أَنْزِلْنَا فی‌ها مَنْزِلَةَ»[[6]](#footnote-6)** (بار خدایا ما را در این ماه بر اوقات نمازهای پنج گانه باحدود و احکامش که مقرر نموده ای و واجباتش که واجب کرده ای و شروط و اوقاتش که شرط و تعیین نموده ای آگاه گردان و ما را در نماز همچون کسانی قرار ده که مراتب شایسته آن را دریافته، و ارکان و جوانب آن را نگاهدارنده اند و آن را در اوقات خود به جا می‌آورند؛ در این بندها درخواست می‌شود که بر اوقات نمازهای پنج گانه واقف گردد و نیز به صورت سربسته از نمازگزارانی صحبت می‌شود که نماز را در وقت خود ادا می‌کنند و از خداوند متعال درخواست می‌شود که مقام چنین نمازگزارانی را به وی مسئلت کند.

در جامعه ما نیز در صورتی می‌توان در عمق بخشی فرهنگ ناب و استثنایی قرآن و عترت اقدام نمود که معارف این خاندان را به صورت کاربردی مطرح نمود و آن را در اختیار مردم قرار داد. به عنوان مثال از همین بخش از دعای بلند امام سجاد (ع) به راحتی می‌توان بر اهمیت نماز اول وقت در این ماه خصوصاً نماز مغرب و عشاء تأکید کرد. این امر سنتی است که در بعضی مساجد سنتی حاکم است به طوری که در هنگام افطار ابتدا به برپایی نماز جماعت مغرب و عشاء می‌پردازند و آنگاه به سمت افطار رهسپار می‌شوند و در نقطه مقابل نیز مبنای نادرستی پایه گذاری شده است که چند ساعت بعد از افطار اقدام به برپایی و اقامه نماز جماعت می‌کنند. لازم به توضیح نیست که فرهنگ نماز و روزه در صورتی به رشد معنوی و اجتماعی انسان‌ها منجر خواهد شد که در نقشه ای که اهل بیت (ع) و خصوصاً امام سجاد (ع) در صحیفه ترسیم کرده‌اند تعریف شده باشند و به رسمیت شناخته شده باشند. سنت گذاری غلط در این مسیر آنقدر سوگ آور و زیان رسان است که عرفان‌های تقلبی در نسبت با عرفان اهل بیت (ع) که شفا، دارو و نور است.

یکی دیگر از بایدهای زمانی این ماه که بر مبنای ارزش شناسی این ماه استوار گشته است درخواست آزاد کردن گردن‌های مرهون در بند گناه است. بر پایه اعتقاد امام سجاد (ع) قصه شب‌های این ماه غیر از زمان روز این ایام است. چون شب‌های این ماه محل نزول فیض الهی بر بنده است و این نزول سبب رشد، بالا رفتن و پر کشیدن انسان می‌شود، امام می‌فرماید: خدایا در هر شبی از شب‌های این ماه گردن‌های بسیاری از زنجیر توان فرسای گناه آزاد و رها می‌شوند و در بند کرم و بخشش تو اسیر می‌آیند که این اسارت عین آزادی و بزرگ‌ترین کرامت و شرافت محسوب می‌شود.

**«وَإذَا کانَ لَک فِی کلِّ لَیلَة مِنْ لَیالِی شَهْرِنَا هَذَا رِقَابٌ یعْتِقُهَا عَفْوُک، أَوْ یهَبُهَا صَفْحُک، فَاجْعَلْ رِقَابَنَا مِنْ تِلْک الرِّقَابِ**»[[7]](#footnote-7)

طبق تفکر امام (ع) روزه روزه داران در صورتی بالنده، بارور و پر بر وبار خواهد بود که به ریسمان محکم طاعت و عبادت برنامه دار متصل گردند و دراین راه با تفکر و معرفت قدم بردارند. دراین صورت ماه مبارک رمضان، عیدی به یادماندنی و خاطره زا خواهد گشت و شایسته آن خواهد شد که از خداوند در خواست کنیم که هر ماه ما، رمضان، و هر روز ما روز ماه مبارک، و هر شب ما لیله القدر باشد.

# دعا

خدایا تو را به امام سجاد و صحیفه سجادیه به اولیای الهی و شهدای گران‌قدر سوگند می‌دهیم که ما را آماده ورود در این ضیافت الله عظیم بفرما. ما را در این ماه بزرگ و عزیز مشمول عنایات و تفضّلات خود قرار بده. گناهان ما را ببخش. ما را بر انجام حدود و وظایف این ماه و عمل به تعالیمی که امام سجاد (ع) فرمودند موفق بدار.

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ إِنَّا أَعْطَینَاک الْکوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّک وَانْحَرْ إِنَّ شَانِئَک هُوَ الْأَبْتَرُ.[[8]](#footnote-8)**

# خطبه دوم

**اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم نحمده علی ما کان و نستعینه من امرنا علی ما یکون و نؤمن به ونتوکّل علیه و نستغفره و نستهدیه و نعوذ من شرور انفسنا و سیّئاتنا اعمالنا و نصلّی و نسلّم علی سیّدنا و حبیبنا اباالقاسم محمد (ص) و علی آله الاطیبین الاطهرین لاسیّما بقیّة الله فی الأرضین و صلّ علی سیّدنا و مولانا و امامنا امیرالمؤمنین علی بن ابی‌طالب (ع) صلّ علی صدّیقة الطاهرة فاطمة الزهرا (س) و علی الحسن والحسین سیّدی شباب اهل الجنّة و علی ائمّة المسلمین علی بن الحسین و محمد بن علی و جعفر بن محمد و موسی بن جعفر و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن محمد والحسن بن علی و خلف القائم المنتظر (عج) حججک علی عبادک و امنائک فی بلادک ساسة العباد و ارکان البلاد و ابواب الایمان و امناء الرّحمن و سلالة النبیّین و صفّوة المرسلین و عترة خیرة ربّ العالمین صلواتک علیهم اجمعین.**

**اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ[[9]](#footnote-9) عباد الله اوصیکم و نفسی بتقوی اللّه.**

# هفته مساجد

اولین هدف اصلی و زیباترین هدف از رفتن به مسجد چیزی نیست جز برپایی نماز جماعت و بقیه اهداف و فواید مربوط به آن بدنبال همین هدف بوجود آمدند و شکل گرفتند. شرکت در مجالس اهل بیت: حتی اگر انسان و مؤمنی بر اثر مشغله کاری نتواند به مسجد برود ولی ما همه ساله می‌بینیم که هر زمان مجلسی مربوط به یکی از امامان باشد تعداد بیشتری از مردم به مسجد می‌آیند و این همان عشق به اهل بیت است که در هیچ جای جهان به جز در مسجد نمی‌توان آن را یافت. اصلاً در کجای جهان مکانی وجود دارد که تعدادی زیاد از مردم برای عبادت و راز و نیاز و عشق به اهل بیت به آنجا می‌روند، در هر مکانی که مردم به آنجا می‌روند بدنبال رسیدن به هدف مادی در آنجا حضور می‌یابند ولی کسانی که در مسجد حضور می‌آورند به چیز دیگری می‌اندیشند که اصلاً قابل مقایسه با دیگر اماکن نیست. مسجد تنها مکانی است که در آن بویی از گناه و ناپاکی دیده نمی‌شود و گرنه در همه مکانهای دیگر گناه اذیت و آزار، ناپاکی و ... وجود دارد. پس این مکان چقدر باارزش است که حتی اثری از زشتی در آن وجود ندارد.

# روز پزشک

در ایران، اول [شهریور](https://fa.wikipedia.org/wiki/%D8%B4%D9%87%D8%B1%DB%8C%D9%88%D8%B1) ماه، همزمان با زادروز [بوعلی سینا](https://fa.wikipedia.org/wiki/%D8%A8%D9%88%D8%B9%D9%84%DB%8C_%D8%B3%DB%8C%D9%86%D8%A7)، به پاس تألیفات و خدمات وی، به [علوم پزشکی](https://fa.wikipedia.org/wiki/%D8%B9%D9%84%D9%88%D9%85_%D9%BE%D8%B2%D8%B4%DA%A9%DB%8C) و فعالیت وی در این رشته، و تجلیل از پزشکان، روز پزشک نام گذاری شده است. در کشورهای دیگر، روزهای دیگری، باتوجه به رویدادهای محلی برای این مناسبت در نظرگرفته شده است.

# روز کارمند

روز کارمند بیش از آنکه از جهت فرمایشی و شعاری حائز اهمیت باشد فرصتی است مناسب برای تبیین جایگاه و رفع مشکلات کارمندان. از آنجا که کارمندان با دلسوزی و حسن نیت وقت خود را صرف خدمت به مردم و نظام می‌کنند دولت باید توجه ویژه ای نسبت به آنان مبذول دارد و با طراحی برنامه‌های صحیح بیشترین استفاده را از این نیروی صادق و زحمتکش جهت پیشبرد اهداف خود ببرد.

بزرگ‌ترین مشکل نظام اداری در کشور ما که متأثر از وضعیت کلی جامعه است، حاکمیت نداشتن یک فرهنگ صحیح میان مدیران، کارکنان و ارباب رجوع است. اگر بررسی‌های لازم انجام شود شاید نمونه‌های بسیاری از رفتارهای غیر منطقی و نامعقول در سطح ادارات خود را نشان دهد. در اینجا باید اذعان داشت که در یک نظام اداری متحول، متوازن و سالم نباید مدیران و یا افراد مسئول انجام کار در ساعات اداری و زمانی که ارباب رجوع برای انجام کار به محل وظیفه آنان مراجعه می‌کنند، در محل حود حاضر نباشند. چه در این صورت هر فرد مراجعه کننده دچار خسارت و ضرر (اتلاف وقت و هزینه رفت و آمد) می‌شود و هم در کل، جامعه دچار خسران و زیان می‌شود چنین مشکلاتی را می‌توان با اتخاذ تدابیر درست اداری نظیر تفویض اختیار به مدیران پایین تر حل کرد.

# هفته دولت

هفته دولت، هفته اقتدار و پیروزی دولتی است که حمایت و پشتیبانی میلیون‌ها تن از ملت خود را همراه دارد. هفته دولت، هفته سپاس و قدردانی از دولتی است که هدفش اجرای حدود الهی و احکام آسمانی اسلام و ایجاد جامعه ای سرشار از عدالت، نظم و امنیت است. این هفته مبارک بر همه دولت مردانی که وجود خویش را وقف خدمت به اسلام و جامعه کرده‌اند، خجسته و فرخنده باد.

همراهی ملت با دولت و پشتیبانی آحاد مردم از آن، از عوامل ثبات دولت و اقتدار آن است و این رابطه، تا هنگامی که دولت یک دولت ارزشی و خدمت گزار باشد، پایدار خواهد بود. و اما هفته دولت، فرصتی است تا لختی تأمل کنیم و به آن چه در گذر شتاب‌زده زمان پنهان مانده، نظر افکنیم. باید رنج و تلاش مسئولان متعهد کشور را ارج بنهیم، خدمت‌های نادیدنی دولت مردان خدمتگزار و صاحب منصبان درد آشنا را سپاس گوییم و به همه تلاش گران و زحمت کشان نظام جمهوری اسلامی خسته نباشید بگوییم.

# دعا

**نسئلک اللهم و ندعوک بسمک العظیم الاعظم الاعظّه اجلّ الاکرم یا الله و... یاارحم الرحمین اللهم الرزقنی توفیق الطاعة بعد المعصیة صدقة النیّة و عرفان الحرمة اللهم انصر الاسلام و اهله واخذل الکفر واهله.**

خدایا به ما توفیق روزه‌داری واقعی و عمل به همه وظایف این ماه عنایت بفرما. ما را از پاسداران حریم حرمت ماه رمضان قرار بده. خدایا به همه مردم توفیق حفظ حرمت ماه رمضان در کوچه و خیابان و مغازه‌ها و خانه‌ها و... عنایت بفرما. به ما توفیق اقامه نماز درست و احیای مساجد بویژه در این ماه عنایت بفرما. گناهان ما را ببخش. توبه ما را بپذیر. درگذشتگان و اموات ما را ببخش و بیامرز و....

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ یلِدْ وَلَمْ یولَدْ وَلَمْ یکنْ لَهُ کفُوًا أَحَدٌ[[10]](#footnote-10)**

1. . اعراف 43. [↑](#footnote-ref-1)
2. . آل عمران 102. [↑](#footnote-ref-2)
3. . دعای 44 صحیفه سجادیه بند 4. [↑](#footnote-ref-3)
4. . دعای 44 صحیفه سجادیه بند 14. [↑](#footnote-ref-4)
5. . همان بند 17. [↑](#footnote-ref-5)
6. . همان بند 8 و 9. [↑](#footnote-ref-6)
7. . همان بند 14. [↑](#footnote-ref-7)
8. . سوره الکوثر. [↑](#footnote-ref-8)
9. . الحشر آیه 18. [↑](#footnote-ref-9)
10. . سوره اخلاص. [↑](#footnote-ref-10)