# فهرست مطالب

[خطبه اول 1](#_Toc424354813)

[***مضمون سوره غاشیه*** 1](#_Toc424354814)

[مفهوم آسمان در قرآن 2](#_Toc424354815)

[نظم حاکم بر منظومه شمسی 3](#_Toc424354816)

[برکات آسمان 4](#_Toc424354817)

[ستارگان زینت‌بخش عالم 5](#_Toc424354818)

[خواص نور 5](#_Toc424354819)

[فواید آسمان به تعبیر قرآن 5](#_Toc424354820)

[لایه محافظ زمین 6](#_Toc424354821)

[خطبه دوم 6](#_Toc424354822)

[پیام نماز جمعه 7](#_Toc424354823)

[اهداف نعمات الهی 7](#_Toc424354824)

[تأکید خطیب نماز جمعه بر تقوا 7](#_Toc424354825)

[امام سجاد (ع) پیام‌آور کربلا 7](#_Toc424354826)

[درس‌های قیام 19 دی 9](#_Toc424354827)

[دعا 9](#_Toc424354828)

## خطبه اول

**اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله الذی هدانا لهذا و ما کنّا لنهتدی لولا عن هدانا الله ثم الصلاة و السلام علی سیدنا و نبینا و حبیب قلوبنا و طبیب نفوسنا و شفیع ذنوبنا أبی القاسم المصطفی محمد (ص) و علی آله الأطیبین الأطهرین سیّما بقیة الله فی الأرضین اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ[[1]](#footnote-1) عبادالله اوُصیکُم وَ نَفسی بِتَقْوَی اللّه**

همه شما نمازگزاران گرامی و خودم را به پارسائی و پرهیزکاری و تقوای الهی سفارش و دعوت می‌کنم. امیدواریم خداوند به همه ما توفیق تحصیل رضایت او و تهذیب نفس و اصلاح اخلاق عنایت و کرامت بفرماید.

## مضمون سوره غاشیه

خداوند در بخش دوم این سوره مبارکه فرمودند **أَفَلَا ینظُرُونَ إِلَی الْإِبِلِ کیفَ خُلِقَتْ وَإِلَی السَّمَاء کیفَ رُفِعَتْ وَإِلَی الْجِبَالِ کیفَ نُصِبَتْ َإِلَی الْأَرْضِ کیفَ سُطِحَتْ[[2]](#footnote-2)** خداوند متعال در آغاز این سوره مبارکه بحث قیامت و معاد را مطرح کرده‌اند، سپس توجه انسان را به توحید و آیات الهی و از میان آثار رحمت و نشانه‌های خداوند به چهار نمونه اشاره کردند. قریب 20 نوع از حیوان در قرآن مطرح‌شده است که در این سوره به شتر اشاره‌شده است و سه نمونه دیگر از عالم طبیعت اشاره فرمودند.

در قسمت دوم این سوره مبارکه مسئله توحید مطرح می‌شود که اساس معاد است. خداوند سوره مبارکه غاشیه را به‌صورت سؤالی مطرح می‌کند که برای تعجب می‌باشد و کلمه‌ای که به‌کاررفته نظر می‌باشد به معنای دیدن عمیق و مشاهده دقیق که انسان با نگاه به چیزی می‌خواهد به عمق آن پی ببرد و با رؤیت و دیدن عادی تفاوت دارد و انسان باید با نگاه ملکوتی و عمیق به این جهان بنگرد که در آینه آن خدا را ببیند.

## مفهوم آسمان در قرآن

آسمان در قرآن به هفت معنا به‌کاررفته است که معنای آن را بیان کردیم. آسمان به معنای چیزی که بالای سر انسان است و هفت کاربرد در معانی آسمان وجود دارد. هنگامی‌که انسان در این‌طرف کره زمین قرار می‌گیرد، اجرام آسمانی، کرات، کهکشان‌ها، ستارگان، افلاک و موجودات ماورای این زمین همه بالای سر او قرار نمی‌گیرد بلکه بخشی از آن‌ها پایین پای انسان‌ها قرار می‌گیرند به دلیل اینکه آن‌طرف عالم واقع‌شده است. کره زمین وسط یک جهان پهناور بسیار عظیم قرارگرفته است و بالا و پایین یک‌چیز نسبی می‌باشد.

به عبارتی کره زمین به‌عنوان ارض و بقیه موجودات اعم از ستارگان، منظومه‌ها و کهکشان‌ها به‌عنوان سمات می‌باشد و دانشمندان حدود 15 میلیارد سال نوری ستاره و منظومه در عالم کشف کردند. این جهان بسیار پهناور و گسترده می‌باشد که کره زمین در میانه این جهان بزرگ پهناور قرارگرفته است و از هر طرفی در احاطه ستارگان و خورشیدها و منظومه‌ها و کهکشان‌ها و سیاه‌چال‌ها و اجرام آسمانی است که همه این‌ها متعلق به آسمان می‌باشد.

همه انسان‌ها در هر جای عالم و هرجای کره زمین قرار بگیرند به دلیل قانون جاذبه طوری قرار می‌گیرند که سرشان رو به آسمان و پاهایشان به سمت زمین می‌باشد و موجودات دیگر به معنای بالای سر او تلقی می‌شوند. طبق بیان قرآن می‌شود گفت آسمان‌ها بالای سر عالم خاکی قرار دارند و هر انسانی در هرجایی که باشد ستاره‌ها بالای سر او قرار می‌گیرند.

به فرموده قرآن کریم هفت‌آسمان وجود دارد که به دو صورت معنا شده است. یکی اینکه مقصود این است که همه این ستاره‌ها و منظومه‌ها همه یک آسمان است و بقیه آسمان‌های معنوی است، دیگری اینکه این هفت‌آسمان به‌عنوان آسمان‌های مادی هستند. مفسرین در طول تاریخ تلاش‌های زیادی انجام دادند تا هفت‌آسمان را روی طبیعیات زمان خودشان درست کنند اما هیچ‌کدام درست درنیامده است و اکنون نیز علمی مشخص در این رابطه وجود ندارد. خداوند در قرآن کریم می‌فرماید: ما آسمان را آفریدیم و آن را توسعه دادیم یعنی یک دنیای بی‌نهایت، اقیانوس بی‌کران و جهان بی‌پایان از ستاره‌ها، خورشیدها، کهکشان‌های بی‌پایان خلق کردیم و دائماً در حال گسترش هستند اما هنوز قدرت درک هفت‌آسمان را پیدا نکرده‌ایم.

منظور از هفت‌آسمان یا به معنای این است که کل عالم طبیعت با همه گستره یک آسمان است و شش آسمان باقیمانده آسمان‌های معنوی هستند، یا اینکه در همین عالم طبیعت نیز هفت‌آسمان وجود دارد که ظاهر بعضی از آیات آن و ظاهر بعضی آیات این است که جنبه‌های دیگر احتیاج به ذکر کردن ندارد.

## نظم حاکم بر منظومه شمسی

کره زمین یکی از اجزاء کرات منظومه شمسی است و تمام منظومه شمسی با همه توابع بخش کوچکی در این جهان بی‌پایان و پهناور است. قرآن کریم می‌فرماید کرات و منظومه‌های شمسی به‌هم‌پیوسته می‌باشند یعنی حیات ما در این کره زمین وابسته به نظم منظومه شمسی است و اگر کمی وضع منظومه شمسی تغییر پیدا کند، حیات کره زمین از بین می‌رود. به معنای اینکه اگر برفرض فاصله خورشید و کره زمین به‌اندازه کیلومتری کم‌وزیاد شود، اصلاً حیات در اینجا نابود می‌شود زیرا یا گرمای شدیدی می‌شود که دیگر جایی برای زندگی باقی نمی‌ماند و یا اگر فاصله پیدا کند سرمایی به وجود می‌آید که حیات از کره زمین برچیده می‌شود.

نفس کشیدن انسان‌ها و وجود حیات وزندگی بر کره زمین وابسته به نظم شگفت‌انگیزی است که بر این منظومه شمسی حاکم است و حتی جایگاه خورشید، جایگاه ستارگان و فاصله زمین تا خورشید با دقت فوق‌العاده تنظیم‌شده است. نظم خارق‌العاده‌ای که برجهان و عالم طبیعت حاکم است، موجب زندگی در این عالم شده است. حیات وابسته به نظمی است که بر منظومه شمسی است و امکان ندارد که بدون علم و قدرت پروردگار عالم برپا بشود.

حیات و نفس کشیدن موجودات در کره زمین وابسته به هزاران عامل در منظومه شمسی است که با تغییر و اختلال کوچکی ممکن است بساط همه‌چیز برچیده شود. **أَفَلَا ینظُرُونَ إِلَی الْإِبِلِ کیفَ خُلِقَتْ وَإِلَی السَّمَاء کیفَ رُفِعَتْ[[3]](#footnote-3)** کره زمین دارای آسمان بزرگی است و حیات ما به تمام این آسمان و کرات و موجودات عالم وابسته است.

## برکات آسمان

در قرآن کریم آیات زیادی به برکات آسمان اشاره می‌کند که اولین برکت نزول باران می‌باشد و چند آیه از قرآن به آن اشاره‌شده است. مبدأ شکل‌گیری ابرها، دریاها می‌باشد ولی پدیده بارش باران از آسمان هست. باران در حقیقت یک سیستم آب‌رسانی طبیعی بسیار پیچیده‌ای است که خداوند برای بقاء حیات و کل نقاط خشکی عالم آن را تعبیه کرده است به این معنا که اگر این سیستم خیلی دقیق منظم نبود، غیر از سواحل دریاها جای دیگری در کره زمین قابل زندگی کردن نبود.

**وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاء مِن مَّاء فَأَحْیا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ موت‌ها وَبَثَّ فی‌ها مِن کلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِیفِ الرِّیاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَینَ السَّمَاء وَالأَرْضِ[[4]](#footnote-4)** این آیه به زیبایی به برکات باران اشاره دارد که ازجمله آن می‌توان زنده شدن زمین، پربار شدن درختان، تقویت حیات به‌وسیله ابری که تنظیم‌شده و مسخر بین آسمان و زمین را نام برد. درجه ابرها درست تنظیم‌شده و مسخر و تنظیم‌شده دقیق بین آسمان‌ها و زمین می‌باشد.

قرآن کریم در سوره ذاریات می‌فرماید**: وَفِی السَّمَاء رِزْقُکمْ وَمَا تُوعَدُونَ[[5]](#footnote-5)** به این معنا که یکی از اساسی‌ترین عامل رزق و روزی انسان‌ها باران می‌باشد و از آسمان برای شما نازل می‌شود.

## ستارگان زینت‌بخش عالم

خداوند متعال در سوره حجر می‌فرمایند**: وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِی السَّمَاء بُرُوجًا وَزَینَّاهَا لِلنَّاظِرِینَ[[6]](#footnote-6)** ما ستارگان را در آسمان قراردادیم تا چراغ‌های زمین و موجب زینت عالم شوند و خورشید، ماه و ستارگان مایه زینت عالم هستند. خداوند در سوره مبارکه صافات می‌فرماید**: إِنَّا زَینَّا السَّمَاء الدُّنْیا بِزِینَةٍ الْکوَاکبِ[[7]](#footnote-7)** باوجود ستارگان به عالم زیبایی بخشیدیم. کره زمین و خاک در ذات خود موجود تاریکی است و از قدیم‌الایام به خاک به‌عنوان یکی از عناصر اربعه اشاره می‌کردند و این تاریکی خاک نیاز به نور دارد، همچنان که طبق فرموده قرآن کریم در سوره مبارکه فرقان: **تَبَارَک الَّذِی جَعَلَ فِی السَّمَاء بُرُوجًا وَجَعَلَ فی‌ها سِرَاجًا[[8]](#footnote-8)** خداوند متعال برج‌ها و ستارگانی خلقت کرده و آن‌ها را نور زمین قرار داده است.

## خواص نور

نور در ذات خود دارای دو خاصیت است: خاصیت اول روشنایی‌بخشی است و خاصیت دوم انرژی موجود در نور است، زیرا انرژی‌ای که از نور تشعشع می‌کند هم مایه دیدن می‌شود، موجودات را به هم مربوط می‌سازد و چشم انسان را باز می‌کند و انسان را از تاریکی بیرون می‌آورد و درعین‌حال ذرات نور به وجود آورنده انرژی است و اگر علم در مهار انرژی خورشید پیشرفت کند، از همه مواد فسیلی و حامل‌های انرژی همانند نفت بی‌نیاز می‌شود. به این معنا که انرژی که دائماً دارد از خورشید به سمت زمین سریان پیدا می‌کند، با پیشرفت علم نظم و انضباط بهتری پیدا می‌کند.

## فواید آسمان به تعبیر قرآن

آسمان به تعبیر قرآن فواید زیادی برای انسان و طبیعت دارد، ازجمله اینکه آسمان به انسان آب ارزانی می‌کند، آسمان به انسان انرژی می‌دهد، آسمان به انسان نور می‌دهد، آسمان به جهان و طبیعت زیبایی می‌بخشد. تعبیر دیگر قرآن این است که آسمان برای انسان سقف و حافظ است و جلوی عوامل مهاجم را می‌گیرد، به‌طوری این آسمان و اتم زمین و جو زمین و کرات تنظیم‌شده است که جلوی خیلی از خطرها را می‌گیرد. دانشمندان دریافتند که‌اتم زمین و تنظیمی که فضای کره زمین دارد طوری است که اگر آن‌طور نبود دائماً ذرات متلاشی‌شده کرات زمین داخل زمین شده و زمین را از بین می‌برد.

## لایه محافظ زمین

لایه اوزون به‌صورت یک سد محافظ هم جلوی ذراتی که از کرات دیگر پرت می‌شود را می‌گیرد و هم جلوی تابش نور زیاد را می‌گیرد. به تنظیم انرژی می‌پردازد و مانع از وارد شدن انرژی بیشتر می‌شود.

 امیدواریم خداوند به ما معرفت قرآن کریم و آیات الهی را به ما عنایت بفرماید.

 **بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ إِنَّا أَعْطَینَاک الْکوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّک وَانْحَرْ إِنَّ شَانِئَک هُوَ الْأَبْتَرُ[[9]](#footnote-9)**

## خطبه دوم

**اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم الحمدلله الذی لا یبلغ من حکم القائلون و لا ینسی نعمائه العادون و لا یعدی حقّه المجتهدون ثم الصلاة و السلام علی سیّدنا و نبینا العبد المؤید و الرسول المسدّد المصطفی الأمجد أبی القاسم محمد و علی علی أمیرالمؤمنین (ع) و علی الصدیقة الطاهرة فاطمة الزهراء و علی الحسن (ع) و الحسین سیّدی شباب أهل الجنة و علی أئمة المسلمین علی بن الحسین و محمد بن علی و جعفر بن محمد و موسی بن جعفر و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن محمد و الحسن بن علی و الخلف الهادی المهدی (عج) ساسة العباد و أرکان العباد و أبواب الایمان و أمناء الرحمن و سلالة النّبیین و صفوة المرسلین و عترة خیرة ربّ العالمین صلواتک علیهم أجمعین اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ[[10]](#footnote-10) عبادالله اوُصیکُم وَ نَفسی بِتَقْوَی اللّه *وَ* مُلازمة أمرِهِ وَ مُجانِبَة نَهیِه تَجَهَّزُوا عباد اللَّهُ فَقَدْ نُودِی فِیکمْ بِالرَّحِیلِ[[11]](#footnote-11) وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَیرَ الزَّادِ التَّقْوَی[[12]](#footnote-12)**

همه شما نمازگزاران گرامی و خودم را به پارسائی و پرهیزکاری، ذکر خداوند و شکر او در همه احوال سفارش و دعوت می‌کنم زیرا تنها کالایی که برای ابدیت ما باقی خواهد ماند و تنها تحفه‌ای که می‌توانیم از این دنیا برای آخرت کسب کنیم و با خود ببریم پرهیزکاری، تقوا و روح الهی و ارزش‌های متعالی اخلاقی و انسانی است.

## پیام نماز جمعه

شرکت هفتگی ما در نماز جمعه و حضور ما در صفوف پیوسته مسلمانان، علاوه بر اینکه پیام وحدت و تعاون و تکامل اجتماعی را با خود دارد مهم‌تر از آن پیام بندگی و عبادت خدا را به ما ابلاغ می‌کند. پیام نماز جمعه و حضور در خانه خدا، پیام تقوا، معنویت، اخلاق و آراسته شدن به زیورهای بزرگ اخلاقی و انسانی است. انسان‌ها باید متذکر این باشند که این لحظات اعم از عمر، جوانی، سلامت، شادابی و آسایش امری زودگذر و موقتی است. برای ساختن خویشتن همیشه باید خود را در چند سال آینده تصور کنیم و در آن موقعیت خود را بسنجیم و بفهمیم چیزی که الآن داریم مال ما نیست، در اختیار ما نیست بلکه تمام‌شدنی، ناچیز و گذراست.

## اهداف نعمات الهی

نعمات الهی تنها برای آزمون و سلوک مدارج معنوی و الهی است. نعمات و ارزش‌های بزرگ الهی که در اختیار ما قرار دارد برای سعادت، کمال و انسانیت ماست. تقوا به انسان توان مقابله با آسیب‌ها و آفات معنوی و اخلاقی را می‌دهد که باید در انسان‌ها تقویت شود.

## تأکید خطیب نماز جمعه بر تقوا

سخنی که خطیب روز جمعه به آن موظف شده که خودش و همه را به آن توصیه کند، تقواست. توصیه تقوا باید**اوُصیکُم وَ نَفسی** باشد، به این معنا که خطیب جمعه با دیگران در یک سطح به پرهیزکاری و پارسائی، خویشتن‌داری و مبارزه با هوای نفس و مجاهدت درراه خدا توصیه می‌کند. انسان‌ها از خداوند برای استمداد تقوا ارزانی می‌خواهند که این هم نیاز به عنایت و لطف خداوند دارد. از خداوند متعال می‌خواهیم به همگی ما تقوا عنایت بفرماید و تقوا را توشه قبر و قیامت ما قرار بدهد.

## امام سجاد (ع) پیام‌آور کربلا

شهادت امام سجاد (ع) که در بیست و پنجم ماه محرم قرار دارد را تسلیت عرض می‌نماییم. امام سجاد (ع) چند میراث بزرگ به یادگار گذاشتند: اولین میراث ایشان کربلا، عاشورا، روضه‌ها و عزاداری امام حسین (ع) است. اولین روضه‌خوان و مداح امام حسین (ع)، امام سجاد در کنار زینب کبری (س) است. این دو چهره ممتاز و درخشان در اسلام و تشیع اولین حاملان امانت عاشورا و کربلا بودند و نخستین پیام‌آوران خون شهدای کربلای تفتیده امام حسین (ع) چه در روز عاشورا و سپس در مسیر حرکت کاروان در کوفه و شام و نقطه‌های دیگر تا برگشت به مدینه بودند.

حادثه عاشورا یک حادثه عاشورا و تحفه الهی و در اصل یک حقیقت نابی است که در پرتو آن اسلام هم در آن عصر و هم در طول تاریخ حفظ شد. عاشورا یک دانشگاه بزرگ انسانیت و اخلاق است که کسانی باید آن را حفظ کنند. پدیدآورندگان این حادثه بزرگ و این مکتب عظیم عاشورا سالار شهدا ویاران باوفای ایشان و شهدای سرافراز کربلا بودند اما این کافی نبود. میراث اباعبدالله (ع) باید حفظ شود و به تمام تاریخ منتقل شود. انتقال‌دهندگان، گزارشگران، خبرنگاران سرافراز عاشورا، حاملان میراث عاشورا و حافظان ارث بزرگ شهدا امام سجاد (ع) و زینب کبری (س) و قافله نور و اسارت کربلا بود.

امام سجاد (ع) در طول زندگی و از لحظه شهادت پدر بزرگوارشان حامل این امانت شدند و قطعه‌قطعه زندگی مبارکشان اشک و سوزوگداز در عزای پدرشان است. عزاداری برای پدر بزرگوارشان یک مسئله شخصی نبود و اگر از طرف خداوند مأموریت نداشتند می‌توانستند تمام این مصیبت‌ها را نادیده بگیرند و بادل دریایی همه را کنار گذارند. خداوند متعال خواستار زنده نگه‌داشتن مصیبت و حادثه عاشورا در تاریخ است و فرمان الهی و تقدیر او بود که مکتب اشک و سوز و ناله و گداز کربلا در طول تاریخ انسان‌ساز باشد.

حادثه عاشورا نقشه الهی و تدبیر آسمانی بود و حامل این تدبیر امام سجاد (ع) بود. از لحظه شهادت امام حسین (ع) نوحه‌خوانی، عزاداری و اشک‌ریزی برای عاشورا به‌واسطه امام سجاد (ع) پایه‌ریزی شد و تا پایان عمرشان ادامه داشت که بحمدالله حفظ شد و سال‌به‌سال هم توسعه پیدا کرد و این پرچم پرافتخار هرسال در اهتزاز بیشتری قرار می‌گیرد.

دومین امانت بزرگ امام سجاد (ع) دعا و عبادت بود که در صحیفه سجادیه تجلی پیداکرده است. نسخه صحیفه سجادیه در اصل بیشتر از این مقداری که الآن در دست ماست بوده است اما بخش عظیمی از دعای امام سجاد (ع) در این صحیفه تجلی پیداکرده است. کتاب صحیفه سجادیه یک دوره کتاب انسان‌سازی است که در مواقع و احوال مختلف برای اشخاص مختلف می‌باشد که خود در اصل یک مدرسه بزرگ انسانیت است. تنها خواندن دعای امام سجاد (ع) برای پدر و مادر و فرزندان کافی است تا به جامعه و خانواده‌ها اصلاح شوند.

صحیفه سجادیه مجموعه‌ای از درس‌های الهی است که هم انسان را به حلقه بزرگ معنوی و عبودیت متصل می‌کند و انسان را باخدا مرتبط می‌کند و درعین‌حال راه و شیوه صحیح را به انسان می‌آموزد. باید تلاش کنیم در هر موقعیتی با این کتاب مقدس انس بورزیم.

سومین امانت بزرگ امام سجاد (ع) مجموعه‌ای از احادیث ایشان است که در رأس آن‌ها رساله حقوق امام سجاد (ع) است که شامل همه روابط انسان در ارتباط با خود، جامعه، محیط، انسان‌ها، خانواده و دوستان می‌باشد. در حقیقت یک سیستم حقوقی و دستگاه اخلاقی جامع که رابطه انسان را با همه موجودات دیگر تنظیم کرده است.

## درس‌های قیام 19 دی

روز 19 دی یادآور قیام بزرگی است که در قم به‌واسطه طلاب و روحانیون و مردم قم آغاز شد. منشأ اصلی این قیام عکس‌العمل شدید مردم نسبت به توهینی بود که نسبت به مرجع خودشان احساس کردند و در روزنامه اطلاعات به مقام والای امام راحل عظیم‌الشأن و مرجعیت و ولایت توهین شد. قم و حوزه برخاست و همان خیزش منشأ سلسله‌ای از خیزش‌ها شد که به پیروزی انقلاب منتهی شد.

در همین ایام بعضی از افراد هتاک در عربستان صعودی نسبت به ساحت مرجعیت شیعه و حضرت آیت‌الله سیستانی توهین‌هایی رواداشتند که نمونه دیگری از توهین بود و در همین ایام در ایران پس از فتنه‌هایی که رخ داد شاهد حریم‌شکنی به مقام والای مرجعیت و ولایت بودیم. باید این اتفاقات کنار هم گذاشته شود و مردم هوشیار باشند که نقشه‌های فراوانی وجود دارد و امروزه مؤکدتر دنبال می‌شود تا به هر بهانه‌ای حریم‌ها و جایگاه بزرگ روحانیت، حوزه‌ها، مرجعیت، ولایت و رهبری شکسته شود و در حقیقت زنگ خطری برای ماست.

اگر کسی در مسیر این فتنه قرار بگیرد و ارکان مرجعیت و ولایت و رهبری متزلزل بشود، موجب می‌شود زیان آن متوجه جامعه و اسلام شود. پیام بزرگ 19 دی کرامت مرجعیت و ولایت است و امروز هم نیاز به این پیام‌داریم و باید به این اصل مهم توجه کنیم و امیدواریم جامعه و جوانان ما هوشمندانه در فتنه‌ها بتوانند حقیقت را درک کنند و تسلیم توجیهات غلط، بهانه‌های نادرست و نقشه‌های شیطانی که امروزه دارد در سطح دنیا طراحی می‌شود و توسط رسانه‌ها توزیع می‌شود، نباید تسلیم شد و راه امامت و ولایت و انقلاب اسلامی را تداوم بخشید.

## دعا

**نسئلک اللهم و ندعوک باسمک العظیم الأعظم الأعز الأجل الأکرم یا الله یا الله یا الله اللهم انصر الاسلام و أهله و اخذل الکفر و أهله اللهم انصر جیوش المسلمین و عساکر الموحدین اللهم ارزقنا توفیق الطاعة و بعد المعصیة و صدق النیة و عرفان الحرمة** خدایا باران رحمت و برکات مادی و معنوی خودت را بر ما فرو فرست؛ گام‌های ما را درراه خودت استوار بدار؛ دل‌های ما با انوار محبت و معرفت خود روشن بفرما؛ ما را از سوگواران واقعی سالار شهدا قرار بده؛ مریضان جانبازان و مریضان موردنظر شفا کرامت بفرما؛ گرفتاری گرفتاران را مرتفع بفرما؛ مشکلات مسلمان و جامعه ما را مرتفع بفرما؛ خدمت‌گزاران به اسلام و مقام معظم رهبری را مؤید و منصور بدار؛ سلام‌های خالصانه ما را به محضر امام سجاد (ع) و حضرت ولی‌عصر (عج) ابلاغ بدار.

**بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ یلِدْ وَلَمْ یولَدْ وَلَمْ یکن لَّهُ کفُوًا أَحَدٌ[[13]](#footnote-13)**

1. . سوره مبارکه آل‌عمران، آیه 102. [↑](#footnote-ref-1)
2. . سوره مبارکه غاشیه، آیات 17\_20. [↑](#footnote-ref-2)
3. . سوره مبارکه غاشیه، آیات 17 و 18. [↑](#footnote-ref-3)
4. . سوره مبارکه بقره، آیه 164. [↑](#footnote-ref-4)
5. . سوره مبارکه ذاریات، آیه 22. [↑](#footnote-ref-5)
6. . سوره مبارکه حجر، آیه 16. [↑](#footnote-ref-6)
7. . سوره مبارکه صافات، آیه 6. [↑](#footnote-ref-7)
8. . سوره مبارکه فرقان، آیه 61. [↑](#footnote-ref-8)
9. ـ سوره مبارکه کوثر [↑](#footnote-ref-9)
10. . سوره مبارکه حشر، آیه 18. [↑](#footnote-ref-10)
11. . نهج البلاغة، خطبه 204، ص 234. [↑](#footnote-ref-11)
12. . سوره مبارکه بقره، آیه 197. [↑](#footnote-ref-12)
13. . سوره مبارکه توحید. [↑](#footnote-ref-13)