[فهرست مطالب 1](#_Toc426501091)

[خطبه اول 2](#_Toc426501092)

[شرحی بر سوره‎ی شریفه قارعه 2](#_Toc426501093)

[اسرار و فواید کوه در قرآن 2](#_Toc426501094)

[کوه‌ها از دیدگاه نهج‌البلاغه 4](#_Toc426501095)

[فواید کوه‌ها در قرآن 6](#_Toc426501096)

[خطبه دوم: 7](#_Toc426501097)

[اهمیت هفته دولت از دیدگاه مقام معظم رهبری 8](#_Toc426501098)

#

## خطبه اول

اعوذ باللّه من الشیطان الرجیم. بسم اللّه الرحمن الرحیم. الحمداللّه ربّ العالمین بارء الخلائق الاجمعین **ثم الصلاة و السلام علی سَیِّدِنَا وَ نَبِیِّنَا أَبِی الْقَاسِمِ مُحَمَّدٍ وَ عَلی آله الأطیَّبینَ الأطهَرین لاسَیُّما مولانا علی بن ابیطالب و علی الصدیقة الطاهرة فاطمة الزهراء و علی الحسن و الحسین سیدی شباب اهل الجنة و علی الائمة المسلمین علی بن الحسین و محمد بن علی و جعفر بن محمد و موسی بن جعفر و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن محمد و الحسن بن علی و الخلف القائم المنتظر حججک علی عبادک و أمنائک فی بلادک ساسة العباد و ارکان البلاد و ابواب الایمان و أمناء الرحمن و سلالة النبین و صفوة المرسلین و عترة خیرة رب العالمین.**

اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم. بسم‌اللّه الرحمن الرحیم.

«یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَکونُواْ مَعَ الصَّادِقِینَ»[[1]](#footnote-1) عِبادَالله اُوصیَکُم وَ نَفسیِ بِتَقوَی الله.

## شرحی بر سوره شریفه قارعه

**در این سوره بعدازاینکه توجه ما به یکی از نام‌ها و نشانه‌های قیامت جلب شد، خداوند نام روز قیامت را به‌عنوان قارعه در ابتدای سوره قرار داد و با سه تأکید چشم‌های ما را باز کرد و گوش‌های ما را شنوا کرد تا توجهی به آن عالم و توجهی به معاد و قیامت پیدا کنیم و به دنبال آن دو تا ویژگی‌های روز قیامت را بیان فرمود:**

 «یوْمَ یکونُ النَّاسُ کالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ[[2]](#footnote-2) وَتَکونُ الْجِبَالُ کالْعِهْنِ الْمَنفُوشِ»[[3]](#footnote-3)

**«روزی که مردم آن‌گونه پراکنده و حقیر می‌شوند مثل پروانه‌هایی گرد آتش یا ملخ‌ها»**

**روز قیامت روزی است که کوه‌های بزرگ و عالم طبیعت چنان درهم کوبیده می‌شوند که مانند پنبه و پشم زده‌شده و به‌صورت رنگارنگ درمی‌آید.**

## اسرار و فواید کوه در قرآن

 **در مورد کوه‌ها مباحثی در قرآن وجود دارد امّا کوه در قرآن به دو صورت به آن توجه شده است:**

**1) در بعضی از آیات قرآن، در برپایی قیامت اشاره‌شده است که کوه‌ها درهم کوبیده و زیرورو می‌شوند و به حرکت درمی‌آیند و به ذرات ریز تبدیل می‌شوند و درنهایت سراب جلوه می‌کنند.**

**2) این کوه‌ها و سلسله جبال بزرگ طبیعت و این مظاهر بزرگ قدرت الهی در هنگام قیامت با زلزله‌های شدیدی با حوادث بسیار کوبنده درهم فرومی‌ریزند و در آخر سراب می‌شوند.**

«وَسُیرَتِ الْجِبَالُ فَکانَتْ سَرَابًا» [[4]](#footnote-4)

**در هم پاشیدگی کوه‌ها نشانهٔ قیامت است بنابراین کوه یک پیوندی با قیامت دارد. وقتی‌که انسان نگاهی به کوه می‌اندازد باید به این امر توجه کند که در روز جزا و هنگام برپایی آن صحرای بزرگ محشر این‌گونه حقیر و ضعیف و درهم کوبیده می‌شود.**

**توجه به کوه‌ها و سلسله جبال باید ما را به یاد قیامت و برپایی آن بیندازد و توجه ما را به‌طرف قیامت سوق دهد.**

**توجه به کوه‌ها و مظاهر طبیعت ما را متذکر نعمت‌های الهی کند و به یاد علم، تدبیر و حکمت بی‌پایان خدا بیندازد.**

**در علم زمین‌شناسی و در مباحث علمی روی مسئله کوه و پیدایش آن مطالعات زیادی صورت گرفته است که یکی از عوامل پیدایش کوه‌ها به دلیل آتش‌نشان‌های متعدد و سابقه‌دار تاریخی بوده که سلسله جبال بزرگ را پدید آورده و عامل دوم پیدایش کوه‌ها به هم خوردن پیوسته زمین است و عامل سوم هم باران و سیل است که البته این عامل عمدتاً در طول هزاران و حتی میلیون‌ها سال باعث شکل‌گیری کوه‌ها می‌شود.**

**در بعضی از نقاط زلزله‌خیز به دنبال یک زلزله شدید کوه پدید می‌آید به‌هرحال پیدایش کوه این‌گونه بوده است و بعد از پیدایش کوه مسئله فرسایش کوه مطرح می‌شود.**

## در سوره نبأ:

«أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا،[[5]](#footnote-5) وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا»**[[6]](#footnote-6) یکی از ویژگی‌های کوه‌ها این است که در قرآن به‌صورت اوتاد آمده است. در آیات اولیه سوره نبأ آیاتی پیرامون نعمت‌های الهی برای زندگی بشر در این عالم خداوند قرار داده است برمی‌شمارد.**

**ویکی از نمونه‌های آن** «أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا»[[7]](#footnote-7) **است. انسان چشم را باز کن آیا این زمین را نرم و گهوارهٔ آرامی برای تو قرار ندادیم؟**

**زمانی انسان تصور می‌کرد که زمین حرکتی ندارد و به کهکشان‌ها و نظام آفرینش توجهی نداشت و این آیه را این‌گونه می‌فهمید که: زمین به‌صورت نرم و گهواره‌ای آرام است. امّا با پیشرفت علم و شناخت به حرکت وضعی و انتقالی زمین مفاهیم بشری از آیات قرآن روشن می‌شود. با پیشرفت روزافزون علم و تحقیقات گروه علمی مفهوم این آیه برای انسان روشن گشت و تا قبل از این سؤالاتی مطرح بود:**

**- آیا این را می‌دانستیم زمین دارای دو حرکت وضعی و انتقالی است؟**

**- آیا این را می‌دانستیم که زمین در مجموعه منظومه شمسی به‌صورت کلی دارای یک حرکت دیگری نیز است؟**

**- آیا این را می‌دانستیم که جهان طبیعت، کهکشان‌ها و ستارگان چقدر در فضای بیکران عالم پخش است؟**

**همه این سؤالات و بسیاری از سؤالات دیگر پیرامون جهان طبیعت، آسمان‌ها، زمین، ستارگان، کهکشان‌ها و سیاه‌چاله‌ها و این نظام شگفت‌انگیز و گسترده که در بیکران هستی حاکم است جلوه‌ای از قدرت خداست.**

«أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا» [[8]](#footnote-8)

**مهد به معنی گهواره و زمین جایی مسطح و آرام برای انسان است و اراده خدا بر این مقرر شده است که این کره کوچک در برابر این قدرت بی‌پایان به‌عنوان یک گهواره آرام برای انسان باشد و این قدرت خداست.**

**آیا می‌توان تصور کرد که این نظام بیکران، این ستاره‌ها، این منظومه‌ها، بدون سطح و تدبیر باشد؟**

**اگر همه بحث‌ها و براهین فلاسفه را پیرامون نظام آفرینش کنار بگذاریم و با وجدان خودمان این شگفت را تأمل کنیم؛ درمی‌یابیم که دستی باتدبیر و مقتدر پشت این‌همه آفرینش است و آن همان دست پنهان خداوند است.**

**ای بشر ما زمین را بااین‌همه آفرینش مایهٔ آرامش تو قرار ندادیم؟ پس به کدام سو می‌روی؟**

«وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا» [[9]](#footnote-9)

**کوه‌ها را منبع‌های زمین قراردادیم.**

## کوه‌ها از دیدگاه نهج‌البلاغه

**تدبیر اوتاد در سوره نبأ و دو خطبه از خطبه‌های نهج‌البلاغه که حضرت علی (ع) بر روی آن تأکید کرده این است‌که در خطبهٔ اول نهج‌البلاغه حضرت علی (ع) بعد از حمد و ستایش خداوند می‌فرماید:**

«وَ وَتَّدَ بِالصُّخُورِ مَیدَانَ أَرْضِهِ»[[10]](#footnote-10)

**کوه‌ها را پایه‌های ثابت زمین قرار داده است.**

**و در خطبه اشباح نیز تدبیرهای متعددی در مورد کوه‌ها مطرح کرده‌اند.**

«[وَ عَدَّلَ حَرَکاتِهَا بِالرَّاسِیاتِ مِنْ جَلاَمِیدِهَا](http://www.hawzah.net/fa/nahj/92/1)»[[11]](#footnote-11)

**حرکت این زمین را با کوه‌های سر به فلک کشیده و صخره‌هایی سخت و مستحکم تعدیل کرد.**

«فَسَکنَتْ مِنَ اَلْمَیدَانِ لِرُسُوبِ اَلْجِبَالِ فِی قِطَعِ أَدِیمِهَا»[[12]](#footnote-12)

**حضرت علی (ع) در خطبه 91 که به خطبه اشباح معروف است با بیانات زیبا و دشوار، نظام عام را ترسیم کرده است. ایشان در این دو خطبه بسیار زیبا و اعجازانگیز، برای بیداری انسان‌ها و آن‌هایی که در عالم مادیّت فرومانده‌است نظام آفرینش و خلقت را هنرمندانه ترسیم کرده است.**

«وَأَوْحَی رَبُّک إِلَی النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِی مِنَ الْجِبَالِ بُیوتًا» [[13]](#footnote-13)

**خداوند به زنبورهای عسل الهام کرد که از کوه‌ها و قله‌های بلند خانه‌هایی برای خود بسازند.**

**و در مورد انسان هم در قرآن آمده است:** «وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بیوتها» [[14]](#footnote-14)

**کوه‌ها در خانه‌سازی و مسکن‌گزینی نقش مهمی دارد.**

**و در سوره نحل نیز می‌فرماید:**

«وَجَعَلَ لَکم مِّنَ الْجِبَالِ أَکنَانًا» [[15]](#footnote-15)

**خداوند کوه‌ها را برای انسان اکنان قرار داد. اکنان جمع «کن» به معنای چیزی که انسان به‌وسیله آن استتار می‌کند، در بعضی از تفاسیر به معنی غارها است.**

**بنابراین کوه‌ها به صورت غارها که دارای فواید بسیار زیادی است نیز خلق شده و این احتمال وجود دارد که اکنان را به‌صورت «اکنان ما یستتر به الشی» نیز باشد که دارای معنای عام‌تر است و کوه‌ها وسیله استتار انسان چه در دامنه‌ها که ساخت‌وسازهایی در آن صورت می‌گیرد باشد. کوه‌ها در عمران و آبادی نقش بسزایی دارد اگر کوه‌ها در زمین نبود ابرها دارای نظم و ساماندهی منظمی نبودند.**

**در آیه 43، سوره نور:**

«أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ یزْجِی سَحَابًا ثُمَّ یؤَلِّفُ بَینَهُ ثُمَّ یجْعَلُهُ رُکامًا فَتَرَی الْوَدْقَ یخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَینَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فی‌ها مِن بَرَدٍ فَیصِیبُ بِهِ مَن یشَاءُ وَیصْرِفُهُ عَن مَّن یشَاءُ یکادُ سَنَا بَرْقِهِ یذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ» [[16]](#footnote-16)

**آیا نمی‌بینی که خدا ابرها را به حرکت درآورد و آن‌ها را انباشته و متراکم می‌کند و بنگر که باران با لطافت را میان ابرها فرومی‌ریزد و از درون کوه‌ها تگرگ را برشما نازل کرد.**

**و در سوره فاطر نیز می‌فرماید:**

«أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُّخْتَلِفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدٌ بِیضٌ وَحُمْرٌ مُّخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَغَرَابِیبُ سُودٌ» [[17]](#footnote-17)

**از کوه‌ها و درون آن‌ها راه‌هایی است که رنگ‌های گوناگون است. البته در این‌جا دو معنی برای راه‌ها وجود دارد یکی راه‌هایی که خود انسان در دل کوه می‌سازد و دیگری راه‌راه بودن کوه‌ها است که به‌صورت رنگ‌های مختلف است.**

«وَتَکونُ الْجِبَالُ کالْعِهْنِ الْمَنفُوشِ»[[18]](#footnote-18)

**کوه‌ها به‌صورت پنبه و پشم زده شده‌ایی ست که رنگ‌های گوناگون دارد.**

## فواید کوه‌ها در قرآن

**کوه‌ها به‌عنوان مظاهر بزرگی است که دارای فوایدی می‌باشد:**

**1. کوه‌ها در آرامش زمین نقش دارند.**

**2. برای خانه‌سازی هم برای انسان‌ها و هم برای حیوان‌ها دارای اهمیت زیادی است.**

**3. کوه‌ها در بارش باران و تعدیل آب‌وهوا نقش بسیار مهمی دارد.**

**4. در کوه‌ها معادن گوناگون است.**

**5.** «**وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا مَتَاعًا لَکمْ وَلِأَنْعَامِکمْ»**[[19]](#footnote-19)

**خداوند این کوه‌ها را برای بهره‌وری انسان و حیوان‌ها برپاداشته‌است.**

**درهم پاشیده شدن نظام طبیعت و کوه‌های بلند و استوار در روز قیامت است و ای بشر ما آن را برای تو می‌گویم و بدان که این تابلوی عظیم و تکان‌دهنده داستان و خیال‌پردازی نیست برای این است که جان تو متحول شود و متوجه انجام وظایف الهی گردد.**

**و چشم‌های تو بینا و گوش‌های تو شنوا شود و بدان که چه آینده‌ای در انتظار توست؟**

**پس امروز خود را بسازید.**

« فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِینُهُ فَهُوَ فِی عِیشَةٍ رَاضِیةٍ، وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِینُهُ، فَأُمُّهُ هَاوِیةٌ، وَمَا أَدْرَاک مَا هِیهْ، نَارٌ حَامِیةٌ»[[20]](#footnote-20) صدق اللّه العلی و العظیم.

## خطبه دوم:

اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم. بسم‌اللّه الرحمن الرحیم. نحمده علی ما کان و نستعینه من امرنا علی ما یکون و نؤمن به و نتوکل علیه و نستغفره و نستهدیه و نعوذ به من شرور انفسنا و سیات اعمالنا و نصلی و نسلم علی سیدنا و نبینا ابی القاسم محمد، عَلی آله الأطیَّبینَ الأطهَرین لاسَیُّما سیدنا و مولانا و امام العلی ابن ابی طالب و علی الصدیقة الطاهرة فاطمة الزهراء و علی الحسن و الحسین سیدی شباب اهل الجنة و الائمة المسلمین علی بن الحسین و محمد بن علی و جعفر بن محمد و موسی بن جعفر و علی بن موسی و محمد بن علی و علی بن محمد و الحسن بن علی و الخلف القائم المنتظر حججک علی عبادک و أمنائک فی بلادک.

اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم. بسم اللّه الرحمن الرحیم.

 «یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوااللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ»[[21]](#footnote-21) عِبادَالله اُوصیَکُم وَ نَفسیِ بِتَقوَی الله.

## اهمیت هفته دولت از دیدگاه مقام معظم رهبری

 **در تمام نقاط کشور خدمات بزرگ نظام و انقلاب اسلامی که به دست دولتمردان و مسئولان ما انجام‌شده به نمایش گذاشته شد و در هفته دولت به‌صورت مستقل کارهای بزرگی را انجام دادند.**

**امروزه مسئولان کشور در حد برنامه‌ریزی بلندمدت برای پیشبرد کشور هستند و به یاری خدا و با توجه به مجاهدت‌های مردم، خداوند این توفیق را بدهد که در ضلع نظام اسلامی و در زیر پرچم اسلام همان‌طور که امام راحل (ره) و مقام معظم رهبری انتظار داشتند: «که ما باید کشوری پیشرفته، مستقل و آباد و در زیر پرچم اسلام داشته باشیم و این هدف بزرگی برای کشور ماست.»**

**خداوند متعال این توفیق را به ما و ملت ما بدهد که یک الگوی جدیدی را از ارزش‌های الهی، انسانیت، عواطف انسانی و معنویات در کنار عمران، آبادی و سازندگی داشته باشیم.**

 **در رژیم گذشته بسیاری از انجام کارها در حد یک خیال و توهم بود به برکات نظام و انقلاب اسلامی به یک واقعیت تبدیل شد. امروزه دانشمندان و متخصصان ما دارای یک دانش فنی و علمی به‌روز هستند که می‌توانند طرح و پروژه‌های علمی بسیاری را با اتکا به خود انجام دهند و امام (ره) که فرموده‌اند: «اصل بر این است که جوان ما، نوجوان ما و مردم ما بدانند که می‌توانیم و این نعمت بزرگ الهی برای ملت ماست که باید با معنویت و توجه به خدا آن را حفظ کرد.» و این همان نکته مهم در هفته دولت است که باید به آن تأکید شود.**

**در جمع سخنرانی‌ها، آمارها، ارقام، گفتارها، افتتاح‌ها و بحث‌هایی که در هفته دولت شده است و توجه به ضعف‌های موجود باید آن را اصلاح کرد، دو مورد از سخنرانی‌های مقام معظم رهبری از اهمیت ویژه‌ای برخوردار است:**

**1) سخنرانی ایشان در هفته دولت یادآور شهدای بزرگ ما رجایی و باهنر است و در هفته‌ای که دولت و ملت خود را ارزیابی می‌کند و مقام معظم رهبری در دیدار هیئت دولت و ریاست جمهوری مطالبی را بیان فرمودند که یکی از این نکات مسئلهٔ سازندگی و عدالت اجتماعی و ارزش‌های الهی بود و تمام مسئولان کشور باید این پیام مهم مقام معظم رهبری را دریافت کنند و در شیوه و سیره اداری خود به‌کارگیرند. ایشان فرمودند: «این فکر که کسی خیال کند که ما این کشور را باید بسازیم و این جدایی از ارزش‌هاست و این غلط است و کسی که این‌گونه بی اندیشد که مسئولیت‌ها در این است که کارخانه، صنعت و طرح‌های بزرگ را اجرا کنیم و جبهه و جهاد و ارزش‌های معنوی، الهی را کنار بگذارد. یک تفکری غربی، غلط و مخرب در کشور ماست. در نقطه مقابل اگر کسی فکر کند که ما ارزش‌هایی داریم و می‌توانیم آن را بدون عمران، آبادی و استقلال اقتصادی کشور حفظ کنیم فکر اشتباهی است.»**

**اجرای یک الگوی جدید و برای حفظ صیانت ارزش‌های اسلامی در جهان اسلام و انقلاب اسلامی و هشت سال دفاع مقدس، باید شکل گیرد. بنابراین عموم جامعه، دانشگاهیان، مرکز علمی، مسئولان و مدیران علمی باید بر اساس ارزش‌هایی به‌عنوان ریشه‌های انقلاب اسلام قدم گذارند و باید در مقابل هر فکر تقدس‌مآبی بی‌جا را ترویج می‌دهد ایستادگی کرد. باید ارزش‌های اسلامی را در یک جامعهٔ پیشرفته، آباد و به دست مردمانی که اهل کارند محقق کرد. اسلام از مسلمانان و اهالی اسلام می‌خواهد که همگی اهل کار و تلاش باشند و جامعه اسلامی، جامعه‌ای باشد که صبح خود را بانام خدا شروع می‌کند و روزشان را در خدمت پیشرفت جامعه سیر می‌کند و بحث بانام خدا سر به پایین می‌گذارد و این همان جامعه‌ای است که اسلام می‌خواهد.**

**سازندگی، پیشبرد اقتصادی نباید ذره‌ای مورد غفلت قرار گیرد و این خطی است که باید ادامه پیدا کند.**

**2) سخنرانی مقام معظم رهبری در دیدار مسئولان شهرداری تهران بود که از نکات مهم این سخنرانی پیرامون شهرسازی، صنعت، اقتصاد، مرکز فرهنگی، مراکز تربیتی در شهرها بود و ایشان خاطرنشان کردند که الگوی شهرسازی و معماری بر اساس الگوی اسلامی باشد و فقط الگوی شهرهای پیشرفته جهان مدنظر نباشد.**

**هنگامی‌که انسان در فضای معماری اسلامی قرار می‌گیرد به یاد خدا می‌افتد ولی در معماری غربی این‌گونه نیست. نوع معماری، شهرها و ساختمان‌ها به‌گونه‌ای باشد که مردم را به یاد خدا آورد و ایشان در این مورد فرمودند:**

**«شهرها باید به‌گونه‌ای ساخته و اداره شود که متدینان در شهرها احساس آرامش کنند و افراد فاسد و لاابالی احساس ناامنی کنند. باید معماری‌های اسلامی و برنامه‌ریزی‌های اسلامی به‌گونه‌ای باشد که خوبان احساس آرامش کنند و حرکت جامعه طوری باشد که جوانان ما به‌سوی معنویت سوق داده.**

نسالک اللّه و ندعوک باسمک العظیم الاعظم الاعز الاجل الاکرم یا اللّه یا اللّه یا اللّه.

1. . توبه، 119 [↑](#footnote-ref-1)
2. . قارعه، 4 [↑](#footnote-ref-2)
3. . قارعه، 5 [↑](#footnote-ref-3)
4. . نبأ، 20 [↑](#footnote-ref-4)
5. . نبأ، 6 [↑](#footnote-ref-5)
6. . نبأ، 7 [↑](#footnote-ref-6)
7. . نبأ، 6 [↑](#footnote-ref-7)
8. . نبأ، 6 [↑](#footnote-ref-8)
9. . نبأ،7 [↑](#footnote-ref-9)
10. البلاغه. خطبه 1 نهج. [↑](#footnote-ref-10)
11. نهج‌البلاغه. خطبه 91. [↑](#footnote-ref-11)
12. نهج البلاغه. خطبه 91. [↑](#footnote-ref-12)
13. . نحل، 68 [↑](#footnote-ref-13)
14. . شعرا، 149 [↑](#footnote-ref-14)
15. . نحل، 81 [↑](#footnote-ref-15)
16. . نور، 43 [↑](#footnote-ref-16)
17. . فاطر، 27 [↑](#footnote-ref-17)
18. . قارعه، 5 [↑](#footnote-ref-18)
19. نازعات 32-33. [↑](#footnote-ref-19)
20. . قارعه،1 تا 11 [↑](#footnote-ref-20)
21. . حشر، 18 [↑](#footnote-ref-21)