# فهرست مطالب

[خطبه اول 2](#_Toc422268157)

[مواضع فکری و فرهنگی امام جعفر صادق(ع) 2](#_Toc422268158)

[تبدیل خلافت از بنی امیه به بنی عباس 3](#_Toc422268159)

[حضور بنی عباس 3](#_Toc422268160)

[قیام ابومسلم خراسانی 3](#_Toc422268161)

[قیام های متعدد 3](#_Toc422268162)

[خلافت صفاح 4](#_Toc422268163)

[تشدّد افکار و آرا 4](#_Toc422268164)

[سرّ نپذیرفتن زمامداری توسط حضرت 5](#_Toc422268165)

[مهیا نبودن شرایط، جهت تشکیل حکومت اسلامی 5](#_Toc422268166)

[امام صادق (ع)، برترین شخصیت علمی عصر خود 6](#_Toc422268167)

[1- انحراف بنی عباس، از مسیر امامت 6](#_Toc422268168)

[2- حضور علویون 7](#_Toc422268169)

[3- جریان صوفی‌گری 7](#_Toc422268170)

[4 - نسبت دادن مقام الوهیت به ائمه(جریان غلات) 8](#_Toc422268171)

[دیگر جریانها 8](#_Toc422268172)

[خطبه دوم 9](#_Toc422268173)

[سید جمال الدین اسد آبادی 10](#_Toc422268174)

[منشأ اثر در انقلاب های بلاد اسلام 10](#_Toc422268175)

[نقش سید جمال در نهضت تنباکو 10](#_Toc422268176)

[تأثیر در نهضت مشروطه 11](#_Toc422268177)

[مبارزه علیه استکبار در مصر و دیگر بلاد اسلامی 11](#_Toc422268178)

[آیت الله کاشانی 11](#_Toc422268179)

[امام خمینی (ره) و درس او از مجاهدت پیشینیان 12](#_Toc422268180)

[زلزله‌ی اردبیل 12](#_Toc422268181)

[حج 12](#_Toc422268182)

[منابع طبیعی و روز درختکاری 12](#_Toc422268183)

[تحولات منطقه و وضعیت ایران در منطقه 13](#_Toc422268184)

[تحولات افغانستان 13](#_Toc422268185)

[بهره‌ دشمن از اختلافات فرقه ای پاکستان با ایران 13](#_Toc422268186)

[بی‌منطقی در عراق 13](#_Toc422268187)

[موج اسلام خواهی در ترکیه 13](#_Toc422268188)

[تهدیدات علیه ایران 13](#_Toc422268189)

[دعا 14](#_Toc422268190)

بسم الله الرحمن الرحیم

# خطبه اول

حسبناالله و نعم الوکیل نعم المولی و نعم النصیرنحمده علی ما کان فنستعینه من امرنا علی ما یکون نومن به و نتوکل علیه و نستغفروه و نستهدیه نعوذ به من شرور انفسنا و سیئات اعمالنا فنصلی و نسلم علی سیدنا و نینا و حبیب قلوبنا وحبیب نفوسنا و شفیع ذنوبنا ابی القاسم محمد (ص) وعلی آله الاطیبین الطهرین

 اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم،" یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ" [[1]](#footnote-1) عبادالله اوصیکم و نفسی بتقولله و ملازمة امره و مجانبة نهیه و تجهزوا عبادالله فقد نودی فیکم بالرحیل وتزودا فان خیرالزاد التقوی

همه شما برادران و خواهران ارجمند و خودم را به پارسایی و تقوی و بندگی خداوند، احتراز از گناه و فرمانبرداری از دستورات الهی و تهذیب و تکمیل و اصلاح نفس سفارش و دعوت می‌کنم.

خداوندا، تو را به مقربان درگاهت و به اولیاء بزرگت قسم می‌دهیم؛ همهٔ ما را از بندگان پاک و مقرب خودت و خالص خدا و عاری از گناه و شرک و ریا و رذایل نفسانی قرار بده.

# مواضع فکری و فرهنگی امام جعفر صادق(س)

هفته گذشته، عرایضی، در مورد امام صادق (ع) ارائه شد؛ در این خطبه ادامه‌ی این عرایض، پیرامون شخصیت بنیان گذار مذهب و فقه جعفری و ششمین امام شیعیان،-حضرت امام جعفر صادق(س)- مطرح خواهد شد.

در خطبه گذشته، از نقطه نظر شخصیت و اخلاق آن حضرت، در مورد عبادت و مناجات و بندگی آن حضرت نسبت به مقام خداوند، مطالبی مطرح شد.

حضرت در جهات مختلف ویژگی‌هایی دارند که؛ گاهی در همین خطبه‌ها، از جمله در باب علم حضرت، سالهای گذشته، سخن گفتیم.

در این خطبه، از نظر مواضع فکری و فرهنگی حضرت امام صادق(س) در عصر خودشان، صحبت می‌کنیم.

گاهی به گوشه‌هایی از خصوصیات عصر آن حضرت، با توجه به دوره‌ی امامت طولانیِ حدود سی ساله‌ی ایشان، اشاره شده است؛ اکنون نیز، به برخی دیگر از این خصوصیات می‌پردازیم.

# انتقال خلافت از بنی امیه به بنی عباس

انتقال خلافت از بنی امیه و بنی مروان به بنی عباس، از مهم‌ترین تحولات عصر امامت امام جعفر صادق (س) بود. همانطور که می‌دانید، بعد از واقعهٔ عاشورا، بنی امیه درگیر بسیاری از مسائل شدند و درپی حادثه جانسوز کربلا، قیام‌ها و حرکت‌های بسیاری از مسلمان‌ها در برابر خاندان بنی امیه، به وقوع پیوست. از قیام مختار گرفته تا علویون و نهضت‌های علوی در دورهٔ باقیمانده حکومت یزید و بعد از آن هم، بنی امیه وپس ازانتقال آن به بنی مروان، حر کت‌های زیادی، در دفاع از اباعبدالله الحسین (ع)، انجام گرفت. کاملاً مشخص بود؛ که این خاندان تدوامی نخواهند داشت.

دورهٔ امامت، امام باقر (ع) نیز، در زمان خلافت بنی مروان (ادامهٔ بنی امیه) است. بیش از نصف از امامت ممتد حضرت امام صادق (ع)، با دورهٔ خلافت بنی مروان، همزمان بود.

# حضور بنی عباس

بین سالهای 130 هجری قمری تا 134-135 هجری قمری، قیام‌ها و حرکت‌ها، علیه حکومت بنی امیه و بنی مروان شدت یافت. وجود بنی عباس، از دلایل مخالفت‌های جدی علیه آن‌ها، بود که؛ هاشمی و از خاندان پیامبر(ص) بودند. بنی عباس، با شعار دفاع از اهل بیت و رضایت اهل بیت، به این جریان وارد شدند.

# قیام ابومسلم خراسانی

با توجه به اینکه، اهل بیت در ایران از جایگاه خوبی برخوردار بودند، ابو مسلم خراسانی نیز، در خراسان قیام نمود.

# قیام‌های متعدد

در دیگر بلاد اسلامی، از جمله در مدینه و حجاز نیز، حرکت‌های متعددی، صورت گرفت و دست به دست هم داد. در عین حال که بنی عباس نیز، به آن‌ها پیوست.

# خلافت صفاح

 صفاح و منصور که از بنیان گذارانِ خلافت بنی عباس بودند، از این تحولات استفاده نمودند. در همین سال‌ها (130-135 ه ق)، آرام آرام بنی مروان برکنار شده، و صفاح به عنوان خلیفه اول بنی عباس بر مسند خلافت می‌نشیند.

همه این تحولات، در زمان امامت امام صادق (ع)(سال شهادت؛ سده 148 ه ق) صورت گرفت. امام صادق (ع) و امام باقر (ع) سختی‌ها و مرارت‌هایی در این دوران متحمل شدند. توهین‌هایی نیز در احضار آن‌ها به شام، در حضور هشام، صورت گرفت.

از طرف حکومت بنی عباس، در ابتدا، پیشنهادهایی به امام صادق (س)، در مورد پذیرش زمامداری، شد. اما، آن حضرت، با توضیحی که بعدها نیز دادند؛ می‌دانستند، که راه همهٔ آن‌ها، بیراهه ای است که در دنیای اسلام پیدا شده است. متأسفانه، این راه‌ها، باعث شدکه مردم نتوانند، مسیر خود را در امامت و ولایت اهل بیت پیدا کنند. از اواخر حکومت بنی امیه و بنی مروان تا خلافت بنی عباس و تا پایان امامت امام صادق (ع)، آشوب عجیی در جامعه‌ی اسلامی، برپاست.

# تشدّد افکار و آرا

این دوران، از سخت‌ترین، دوران تاریخی برای مسلمان‌هاست. با مرور تاریخ، در می‌یابیم که در میان آن همه آشوب‌ها، درگیری‌ها و گرایش های مختلف، پیدا کردن راه حق و درست بسیار مشکل است و در این معرکهٔ سختِ تضارب افکار و اختلاف‌ها و نزاع‌ها، پیدان کردن راه درست برای افراد جامعه‌ی آن روز واقعاً، دشوار بوده است.

به دلیل تشتت افکار و آراء، افکار مسلمانان، شعبه شعبه شده بود و تشخیص حق مشکل بود.

امام باقر (س) و به‌خصوص امام صادق (س)، در اوج قیام‌ها که در امور خلافت،از سده 130 ه‌ق به بعد، صورت گرفت؛ دخالت نکردند. حتی وقتی که در نامه‌ای از طرف بنی عباس، به امام صادق (ع) پیشنهاد شد، زمام امور را به دست بگیرند و لشکر در اختیار امام قرار ‌گیرد؛ امام، آن نامه را سوزاند و به پیکی که منتظر پاسخ حضرت بود؛ گفت جواب شما این است.

# سرّ نپذیرفتن زمامداری توسط حضرت

این‌ها مسائل مهمی است که ائمه‌ی ما دنبال برپایی حکومت اسلام بودند، دنبال اجرای احکام و تعالیم اسلام، در جامعه بودند. حقایقی در جامعه بود که حضرت می‌دانست وقت زمامداری ایشان، نیست وبه همین دلیل نامه را سوزاند. در این قضیه سرّی نهفته است؛ که برای من و شما و جامعه‌ی کنونی ما نیز درس بزرگی است. چرا، خاندانی که، وصایت و رهبری و زمامداری و امامت و هدایت جامعه؛ با نص رسول الله، حق مسلم آن‌هاست؛ به ظاهر اگر پیشنهاد زمامداری هم به آن‌ها، داده می‌شود؛ خودشان، نمی‌پذیرند؟! آِیا، معاذالله، نظرات امام صادق باعقاید پیامبر وحضرت علی (ع) و امام حسین (س) تفاوت می‌کند؟! خیر، چنین نیست؛ بلکه در اینجا، اسراری وجود دارد.

امام صادق (ع)، در این مقطع حساسِ تبدیل حکوت از بنی امیه و بنی مروان به بنی عباس حضور داشتند. در این مقطع مشخصات ویژه‌ای وجود دارد که امام صادق (س) با توجه به آن‌ها قبول زمامداری امور را نپذیرفت. از عمده‌ترین مسائلی که امام به آن توجه داشتند؛ تشتت آرا و اختلافات و نزاع فکری، اعتقادی و کلامی، در جامعه اسلامی بود.

# مهیا نبودن شرایط، جهت تشکیل حکومت اسلامی

درجامعه‌ی آن عصر، زمام، به دست امام حسین (ع) و امام سجاد (س)، سپرده نشد واندیشه‌ی جامعه، در مسیر صحیحی قرار نگرفت؛ امام صادق (ع)، شرایط جامعه‌ی آن روزگار را، که ادامه‌ی حکومت یزیدها و هشام‌ها بود؛ مطلقاً، برای ایجاد حکومت اسلامی، مناسب نمی‌دانست.

امام صادق (ع)، در زمان خود بیشتر به امور، فقهی، فرهنگی، اخلاقی و کلامی و آماده‌سازی افراد برای اجرای حق، پرداختند. در جامعه‌ی آن‌روزِ دنیای اسلام، هر جا نظر می‌انداختی، افکار پراکنده و دل‌های خالی از ایمان و بدون اعتقاد به مسیر درست، همه جا مشاهده می‌شد.

وقتی احتجاج حضرت و تاریخ زندگانی ایشان را نگاه می‌کنیم؛ می‌بینیم که ایشان، در آن عصر پر اختلاف و نزاع در چند جبهه‌ی فرهنگی کار می‌کردند. و این مسائل نشان می‌دهد؛ شرایط برای پاسخ‌گویی به قبول زمامداری، مناسب نبوده است.

# امام صادق (ع)، برترین شخصیت علمی عصر خود

امام صادق (ع)، به حق، وصی رسول مکرم اسلام است و در این هیچ تردیدی نیست. مالک بن حنث، رییس مذهب مالکی و ابو حنیفه، رییس مذهب حنفی، بزرگان آن روز اسلام و حتی از بزرگان دین مسیحیت، همگی، عالی‌ترین مقام علمی را در زمان خودشان، برای امام صادق (ع)، قائل بودند.

جاحز، که یک عالم سنی است و اعتقادی به مسأله امامت ندارد و از پیروان عثمان نیز می‌باشد؛ مطالب شگفتی در مورد علم امام صادق (ع)، گفته است. تعبیر جاحز، در مورد علم امام صادق (ع)، پیشوای بزرگ ما شیعیان، این گونه است: "علم صادق، علم جعفربن محمد، عالم را پر کرده است. "

مالک بن عنس، حسن بصری، ابوحنیفه و... چهره‌هایی که، چهره‌های علمی اهل تسنن محسوب می‌شوند؛ از شخصیت علمی امام صادق (س)، تعاریف ویژه‌ای دارند.

**جهات عمده در عدم برپایی حکومت اسلامی**

با توجه به علم امام (ع)، چند جهت وجود دارد که، ایشان زمینه را مناسب برپایی حکومت اسلامی، نمی‌دانستند:

# 1- انحراف بنی عباس، از مسیر امامت

به این ترتیب امام صادق (ع)، در عصرخود، این‌گونه از نظر علمی قابل قبول بود، اما زمینه برای گرفتن و برپایی حق آماده نبود و متأسفانه این پراکندگی، در خود خاندان بنی هاشم، نیز وجود داشت؛ و بر خلاف جدشان، عبدالله بن عباس که از مریدان محکم امیرالمؤمنین بود؛ همه از مسیر جدخود، فاصله گرفتند و این، انحراف بزرگی برای بنی عباس بود؛ که از درون بنی هاشم پیدا شده بود. حتی در ابتدا، ایستادگی و مخالفت خود را، به نام اهل بیت، آغاز کردند؛ اما رفته رفته، وقتی ریاست به کامشان شیرین شد؛ با امام باقر (ع) و امام صادق (ع) به مخالفت برخاستند و چندین امام بعد از ایشان، یکی پس از دیگری، به دست بنی عباس، به شهادت، رسیدند. آن‌ها همچنین، علویون زیادی را به شهادت، رساندند. بنی عباس که از خود بنی هاشم بودند؛ گاهی بدتر از بنی امیه و بنی مروان با اهل بیت و طرفداران ایشان، برخورد نمودند؛ در حالیکه، بعد از ظلم و خفقانی که در دوران حکومت بنی امیه و بنی مروان بیداد می‌کرد؛ انتظار می‌رفت، بنی عباس از اهل بیت و پیروانشان دفاع نمایند. اما، همین خاندان منحوس، آنچنان، عرصه را در مسیر امامت تنگ گرفت که، عاقبت این مسیر، منجر به غیبت امام زمان (عج) شد.

امام صادق (ع)، این مسئله را که بنی عباس به سمت خلافت پیش رفتند؛ با عمق بصیرت فکری خود، متوجه می‌شدند و پیش بینی می‌کرد.

# 2- حضور علویون

 علویون که، برخی از آن‌ها، از نوادگان امام حسن(ع) و امام حسین(ع) بودند؛ برخی از کارها و جهت گیری‌هایشان، مورد تأیید حضرت بود؛ اما بعضی از این امور نیز، مخالف نظر ایشان بود. این جریانات که از قبل از امامت حضرت، آغاز شده بود؛ را نیز پیش بینی می‌کردند.

# 3- جریان صوفی‌گری

سومین جریانی که در آن زمان ایجاد شده و رشد کرده بود؛ جریان تصوف بود. این فرقه، عده‌ای صوفی و بریده از خط امامت و و تعالیم نورانی اسلام (که در آن، عرفان، معنویت، زهد و تقوی، همه باهم جمع شده است.) بودند؛ که به دور از مسیر حقیقی اسلام، تا حدودی، حتی از غیر دنیای اسلام، متأثر بودند. صوفیان سوری و امثالهم، افرادی بودند که حتی از ائمه که منبع وحی و سرچشمه‌ی عرفان الهی هستند؛ ایراد می‌گرفتند.

 پرداختن به زهدهای غلط و دوری از زندگی صحیح اجتماعی و با زداشتن جامعه از کار و فعالیت و به اصطلاح عرفان منفی و غلط، از ویژگیهای جریان صوفی‌گری است. در حالی که، اسلام آن دینِ عرفانی است که، مظهر آن، خود رسول الله و امیر المؤمنین و امام باقر (ع) بودند. یعنی کسانی که در اوج ارتباط با خدا و تعلق به عالم غیب و محو در جمال الهی، در عین حال، تکالیف اجتماعی داشتند؛ زندگی سالم و طبیعی و روابط اجتماعی داشتند و جامعه را به تلاش و فعالیت برای اداره‌ی جامعه، ترغیب می‌کردند.

صوفی‌گری، خط فکری غلط، عرفان منفی و بریده‌ی از سیاست و تکالیف بود که، قبل از دوران امامت امام صادق (ع) آغاز شده بود و در زمان آن حضرت، اوج گرفت.

بنابراین، بخشی از مواضع امام صادق (ع)، مربوط به خلافت بنی عباس بود، بخشی از مواضع ایشان به قیام‌ها بر می‌گردد که، اهل بیت، گاهی آن‌ها را تأیید می‌کردند، گاهی سکوت اختیار می‌کردند و گاهی نفی می‌کردند. بخشی از آن هم، مربوط به جریان غلط صوفی‌گری بود که می‌خواستند جامعه را به سمت رهبانیت، بکشانند.

# 4 - نسبت دادن مقام الوهیت به ائمه (جریان غلات)

جریان دیگری که، در عصر حضرت، از داخل خود شیعه به وجود آمده بود؛ گروه‌هایی افراطی بودند؛ که معتقد به مقام الوهیتی ائمه بودند. افرادی مثل مغیرة ابن سعید، ابی الخطاب و افرادی شبیه به آن‌ها که، سوابق خوبی هم داشتند؛ از مسیر اهل بیت منحرف شده و به حدی از افراط رسیدند که، نسبت خدایی به ائمه دادند. این افراد در آن زمان تعداد قابل توجهی داشتند؛ و این مسأله، جریان حادی در آن دوران محسوب می‌شد.

این افراد غلات، نام داشتند؛ به این معنی که در محبت ائمه غلو می‌کردند و نسبت الوهیت، به ائمه می‌دادند. مثل ابی الخطاب که یکی از اصحاب بود و بعد، در این مسیر به اشتباه، افتاد. مغیرة ابن سعید نیز از دیگر این افراد، بود.

این‌ها، یک عقاید خطرناک شرک آمیز داشتند؛ که ائمه در مورد آن‌ها موضع گرفتند. البته طرفدارانی هم داشتند. امام صادق (ع) بارها، فرمود: لعن الله مغیره. خدا مغیره را لعنت کند و از افرادی که عقاید غلط و خرافی در مورد ائمه داشتند؛ تبری می‌جست و می‌فرمود؛ این‌ها از ما نیستند.

به علت وجود همین غلات، بود که بسیاری، از اهل بیت دوری می‌کردند؛ چراکه، رفتار و عقاید خرافه‌ی غلات، افراد را، از ائمه طرد می‌کرد.

# دیگر جریان‌ها

به غیر از جریان‌هایی که گفته شد؛ چندین جریان دیگری نیز وجود داشت؛ که باعث شد؛ امام صادق (س)، به زمامداری حکومت، دست رد بزند. چرا که اولاً، پیشنهاد دهندگان، افراد منافق و درو غگو بودند؛ البته گذشت زمان هم نشان داد؛ که صفاح و منصور دوانیقی چه هتاکی‌هایی، به اهل بیت روا داشتند. گرگ‌هایی بودند؛ که ابتدا لباس میش پوشیده بودند و حضرت، این قضیه را می‌دانستند. گاهی به حنفی‌ها و اطرافیان هم، گوشزد می‌کرد اما آن‌ها، متوجه نمی‌شدند. دوماً، خط ناب رسالت، آنقدر از افکار غلط درست شده بود؛ که دیگر جای حکومت درست، باقی نمی‌ماند. حکومت اسلام، نیازمند جامعه‌ی پاک و صاحب عقیده‌ی درست است.

لذا، امام صادق (ع)، نه در زمان حیات خود، بلکه برای همه اعصار، مسیر صحیح و فکر درست را مطرح نمودند. امام بر حفظ جوان‌های شیعه، تأکید داشتند. در حدیثی فرمودند: "إحذَروا علی شبابِکُمُ الغلاةَ لا یُفْسِدُوهُمْ فإنّ الغُلاة شَرُّ خَلقِ اللّه، یُصغِّرون عظمَة اللّه وَیدّعونَ الربوبیّة لعباد اللّه"[[2]](#footnote-2)(بر جوانان خود از غالیان بترسید، مبادا باورهای دینی آن‌ها را فاسدسازند، حقّا که غالیان بدترین مردم‌اند، کوشش می‌کنند از عظمت خدا بکاهند و برای بندگان خدا ربوبیت وکردگاری ثابت کنند.) این‌ها، اقدامات فکری امام صادق (ع) بود.

امیدواریم که، خداوند به انوار پاک اهل بیت و به قداست و برکت وجود امام صادق (ع) به همه‌ی ما توفیق معرفت و اطاعت خالصانه را از این خاندان، عنایت بفرماید.

# خطبه دوم

"بسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ، إِنَّا أَعْطَینَاک الْکوْثَرَ (1) فَصَلِّ لِرَبِّک وَانْحَرْ (2) إِنَّ شَانِئَک هُوَ الْأَبْتَرُ (3)"[[3]](#footnote-3)

اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم نحمده علی ما کان و نستعینه من امرنا علی ما یکون ونومن به و نتوکل علیه نستغفره و نستهدیه و نعوذ به من شرور انفسنا و سیئات اعمالنا و نصلی و نسلم علی سیدنا و نبینا ابی القاسم محمد و علی وصیته و خلیفته سیدنا و مولانا و امامنا علی بن ابی طالب و علی فاطمة الزهرا ء سیدة نساء العالمین و علی الحسن و الحسین سیدی شباب اهل الجنة و علی علی بن الحسین و محمدبن علی و جعفربن محمد وموسی بن جعفر و علی بن موسی و محمدبن علی و علی بن محمد و الحسن بن علی و الخلف القایم المنتظر، حججک علی عبادک و امنائک فی بلادک صلواتک علیهم اجمعین

اعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم " یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ"[[4]](#footnote-4)

عباد الله اوصیکم و نفسی بتقوی الله

بار دیگر، همه‌ی شما خواهران و برادران گرامی و خودم را به تقوی و پارسایی احتراز از گناه و معصیت خداوند و انجام وظایف و دستورات الهی و ذکر و یاد خداوند در همه‌ی احوال سفارش و دعوت می‌کنم. خدایا به همه‌ی ما توفیق بندگی خودت و اطاعت خودت را عنایت بفرما.

صحبت‌هایی در مورد مناسبات و نکات:

# سید جمال الدین اسد آبادی

روز بیست ویکم اسفند، سالروز شهادت سید جمال الدین اسد آبادی است. وی در بیست و یکم اسفند 1275 هجری شمسی، به شهادت رسید و امسال، با یکصدمین سال شهادت وی، مصادف است. در زندگی این شخصیت، نکاتی به خصوص برای جوانان، وجود دارد.

سید جمال الدین اسد آبادی، روحانی عالمی از ایران است که، در زمان شیخ انصاری در حوزه نجف به تحصیل پرداخت. وی در زمان خود یک نابغه‌ی بزرگ بودکه، در سال‌های بسیار اندک به مدارج بالای علمی و درجه‌ی اجتهاد رسید.

سید جمال، علاوه برپیشرفت خارق العاده در علوم دینی، به چند زبان دنیا نیز آشناشد و به سرعت به اهداف مستکبران پی برد و با سیاست‌های بین المللی و افکار علمی روز آشنا شد. در همان سنین جوانی، به عنوان یک شخصیت بارز و مورد اعتنای علما و مراجع بزرگ درآمد. فکر عمیق و جوشش درونی فوق العاده‌ی او برای نجات مسلمانان، اندیشه‌ی عجیبی است؛ که در تاریخ به ثبت رسیده است.

# منشأ اثر در انقلاب‌های بلاد اسلام

مورخین معاصرِصدسال اخیر کشورمان، اذعان دارند؛ که در اکثر انقلاب‌هایی که در مصر و حتی در ایران و دیگر بلاد مسلمان، صورت گرفت؛ رگه‌هایی از اندیشه و تفکر این عالم آگاه و مجاهد، که از همان سنین جوانی مبارزه‌ی خود را، آغاز کرده بود؛ وجود داشت.

# نقش سید جمال در نهضت تنباکو

نهضت تنباکو که، اولین مبارزه‌ی جدی علما و مراجع، علیه استکبارانگلیس، در زمان قاجار بود؛ بخش زیادی از پیروزی خود را، مدیون مشورت‌ها و آگاهی‌های سید جمال است که در اختیار مرحوم میرزاری شیرازی گذاشته بود.

# تأثیر در نهضت مشروطه

 در نهضت مشروطه که، علمای بزرگی چون، آخوند خراسانی، مجاهد بزرگ علامه نایینی، در آغاز راه حضور داشتند و پس از انحراف آن کنار کشیدند؛ و سعی کردند آن را به مسیر درست بکشانند؛ نقش سید جمال بی تأثیر نبود.

# مبارزه علیه استکبار در مصر و دیگر بلاد اسلامی

همچنین بسیاری از جنبش‌ها در مصر، مثل اخوان المسلمین که هنوز هم به نحوی ادامه دارد؛ از تفکرات و اقدامات سید جمال، ناشی می‌شود.

در عصر حاکمیت بی‌چون و چرای انگلیس، سید جمال، یک تنه در مقابل استکبار انگلیس قد علم کرد. اسناد بسیاری وجود دارد که، او چگونه لرزه، بر اندام مستکبران بزرگ وارد کرد و در همین راه، وظیفه خود را انجام داد و افکار نو و ابتکاری خود را درجهان اسلام منتشر کرد؛ حوزه‌های دینی را تحت تأثیرافکار بدیع خود قرار داد؛ عالمان بزرگی تحت تأثیر تفکر اوبه مجاهدت‌های بسیاری، پرداختند. در حالی که هیچگاه ازدواج نکرد؛ و تمام عمرش، به مبارزه گذشت؛ عاقبت نیز، در همین راه، به شهادت رسید.

ان شالله خداوند اورا، با اولیاء خود محشور نماید.

# آیت الله کاشانی

بیست و سوم اسفند سالگرد رحلت آِیت الله کاشانی است. رحلت او در سال 1340 اتفاق افتاد. وی در جنبش‌ها و انقلاب‌هایی که در عراق صورت گرفت؛ نقش داشت و پس از بازگشت به ایران در نهضت ملی شدن صنعت نفت و مبارزه با شاه، همراه مصدق، رهبری دینی این نهضت را برعهده داشت و خدمات زیادی در این راستا انجام داد. البته در اواخر، ملی گراهای مذهبی پشت به اوکرده، وی را تنها گذاشتند. سرانجام نیز، ملی گراها، هم خود، شکست خوردند؛ و هم او را به انزوای شدید، کشاندند و در همان حال از دنیا رفت. خدا ان شالله روح آن عالم را با اولیای خود محشور بفرماید.

# امام خمینی (ره) و درس او از مجاهدت پیشینیان

امام خمینی (ره)، عالم فرزانه‌ی بزرگی بود که، سید جمال، آخوند خراسانی، میرزای شیرازی، علامه‌ی نایینی، آیت الله کاشانی و دیگر عالمان و مجاهدان را در تاریخ دویست – سیصد ساله‌ی اخیر را دیده بود و دقیق، تحلیل نمود و با درس گرفتن از آن‌ها، انقلاب اسلامی ایران را هدایت نمود؛ و با همکاری مردم این حکومت شکوهمند برپا شد. امیدواریم، این راه که شهدای بسیاری داده است، ادامه یابد و به دست امام زمان (عج) سپرده شود.

# زلزله‌ی اردبیل

لازم است که با خانواده‌هایی که، در زلزله‌ی اردبیل، خانواده‌های خود را از دست دادند؛ همدردی کنیم و از مصیبت زدگان و هموطنان عزیز، دلجویی نماییم. امیدواریم مردم، در این آخر سال به کمک این عزیزان و دیگران محرومان جامعه بشتابند. ان شالله با توصیه‌های مقام معظم رهبری و اقدامات دولتی، هر چه زودتر شاهد رفع نابسامانی‌ها باشیم؛ و فقر به حداقل برسد و زمینه‌ی رشد و ترقی این کشور و رفاه مادی در پرتو معنویت فراهم شود.

# حج

هفته‌ی حج که در پیش روست؛ گرامی می‌داریم. امیدواریم این سفر روحانی و معنوی نصیب و روزی همه‌ی مشتاقان شود و ان شالله کسانی که عازم حج هستند؛ خداوند شرایطی به آن‌ها دهد؛ که با معنویت، اخلاق و رعایت دستورات الهی، این سفر بزرگ را انجام دهند؛ و ان شالله حج، مظهر قدرت اسلام و آن حج ابراهیمی که امام، می‌خواستند در دنیا باقی بماند و زنده‌تر، شود.

# منابع طبیعی و روز درختکاری

 ازحافظان منابع طبیعی، جهاد کشاورزی، شهرداری و منابعی که برای ایجاد فضای سبز فعالیت می‌کنند؛ تشکر می‌نمایم. باید، بر حفظ منابع طبیعی و توسعه‌ی فضای سبز، و همکاری مردم، به ویژه در این استان و مشکلات آبی که وجود دارد؛ خطر آلودگی افزایش می‌یابد؛ تأکید کرد. طبق روایات حفظ درختان و فضای سبز، دارای ارزش عبادی است.

# تحولات منطقه و وضعیت ایران در منطقه

در پایان اشاره‌ای به مسائل منطقه و کشورهای مجاور ایران، و البته، وضعیت کشورمان در منطقه، خواهیم داشت:

ملت ما باید بیدار باشند؛ مبادا، در اختلافات سلیقه ای و مسائل جزئی، غافل شویم. ملت ما اهداف بلند و دشمنان بزرگی دارد. امروز، در گرداگرد ما، حوادثی اتفاق می‌افتد؛ که هوشیاری می‌طلبد.

# تحولات افغانستان

 در افغانستان، گروه متهجر و مورد حمایت و وابسته به امریکا، که به تعبیر امام، اسلام متهجرانه‌ای دارند؛ روزبه روز توسعه می‌یابد. حتی گاهی بیش از حد و اندازه‌ی خود حرف می‌زنند و برای کشور ما جای تأمل دارد.

# بهره‌ی دشمن از اختلافات فرقه ای پاکستان با ایران

در پاکستان، گروهک وابسته به امریکا و جریان وهابیت، اختلافات فرقه‌ای، ایجاد نمود. شیعه همیشه در وحدت و اتحاد پیش قدم بوده است، در پاکستان نیز مسلمانان و شیعیان و فرق مختلف اسلامی، از وحدت خوبی برخوردارند؛ اما دست‌های مرموز دشمنان، سعی در تحت تأثیر قراردادن روابط ایران با آن‌ها، دارند. افراد زیادی از ایرانی‌هایی که در پاکستان خدمت می‌کردند؛ به شهادت رساندند و این، زنگ خطری است برای ما، که دشمن این‌گونه، از اختلافات بهره می‌برد.

# بی‌منطقی در عراق

در عراق همچنان آشوب، بی عقلی و بی منطقی، ادامه دارد.

# موج اسلام خواهی در ترکیه

 در ترکیه، علی رغم اینکه موج اسلام خواهی شدید است و رسانه‌های بیگانه بارها این مسئله را تکرار می‌کنند. اما ارتش ترکیه، بعضی از جناح‌ها و افراد بی دینی که در آن حکومت دینی، پرورش پیدا کردند؛ حتی تحمل دولتی را که تا حدودی اسلامی است ندارند. آن‌ها از تفکرات ایران به عنوان یک مرکز تشیع، احساس وحشت دارند و توطئه‌ها درکار است.

# تهدیدات علیه ایران

تهدیداتی که از نواحی دیگر وجود دارد. مانورهایی که امریکا و کویت انجام می‌دهند؛ مسائلی است که هوشیاری نسل جوان ما را، می‌طلبد. و بایستی در نمازهای جمعه و مراسم گوناگون، درک و بینش سیاسی پیدا کنیم. باید، خطراتی که جامعه، اسلام و انقلاب ما را تهدید می‌کند؛ تشخیص بدهیم. البته، اسلام در دنیا رو به گسترش است.

اگر شما مردم، قوی باشید؛ اگر وحدت و انسجام داشته باشید؛ اگر مسئولان ودولتمردان خود را در این معرکه نبازند و موازین الهی و ارزش‌های دینی را حفظ کنند؛ اگر بین ملت و دولت وحدت درستی باشد؛ مطمئناً، این تهدیدات، مثل بیست ساله گذشته، هیچ تأثیری نخواهد داشت. اگر شما جوانان و مردم، توکل بر خدا داشته باشید؛ به یاری خدا، غالب و فائق خواهیم شد.

# دعا

اللهم ارزقنا توفیق الطاعة و بعد المعصیة و صدق النیة و عرفان الحرمة و اکرمنا بالهدی و الاستقامة اللهم انصرالاسلام و المسلمین، و اخذل الکفر و الکفار و المنافقین، اللهم انصر جیوش المسلمین و عساکر الموحدین اللهم اغفرللمؤمنین و المؤمنات والمسلمین والمسلمات الاحیاء منهم و الاموات.

خدایا، دل‌های مارا به نور ایمان و معرفت خودت منور بفرما، خدایا این امت را در صحن‌های گوناگون یاری و نصرت عنایت بفرما، خدایا، مشکلات را از امت اسلام و از این امت بزرگوار، مرتفع بفرما، خدایا، باران رحمت و عنایات خودت را بر ما، نازل بفرما، ما را مشمول لطف و مغفرت و رحمت واسعه‌ی خودت قرار بد ه، ارواح مؤمنین و مؤمنات و شهدای بزرگوار و امام عزیزمان را با اولیاء خودت محشور بفرما...

"بسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ، قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ (1) اللَّهُ الصَّمَدُ (2) َمْ یلِدْ وَلَمْ یولَدْ (3) وَلَمْ یکنْ لَهُ کفُوًا أَحَدٌ (4)"[[5]](#footnote-5)

والسلام علیکم و رحمت الله و برکاته.

1. . سورهٔ حشرآیهٔ 18. [↑](#footnote-ref-1)
2. مجمع البحرین، ص 328. [↑](#footnote-ref-2)
3. . قرآن کریم، سوره‌ی کوثر. [↑](#footnote-ref-3)
4. . سوره‌ی آل عمران آیه‌ی 102 [↑](#footnote-ref-4)
5. . قرآن مجید سوره‌ی اخلاص. [↑](#footnote-ref-5)