# فهرست مطالب:

[فهرست مطالب: 1](#_Toc424474838)

[خطبه اول 3](#_Toc424474839)

[روزه 3](#_Toc424474840)

[انواع عبادت 4](#_Toc424474841)

[تفاوت روزه با عبادتهای دیگر 4](#_Toc424474842)

[حقیقت روزه 5](#_Toc424474843)

[بخشهای روزه 6](#_Toc424474844)

[ابعاد روزه 6](#_Toc424474845)

[به اندازه غذا خوردن 7](#_Toc424474846)

[روایتی از حضرت محمد (ص) راجع به اعتدال 7](#_Toc424474847)

[اسراف 8](#_Toc424474848)

[حقیقت ماه رمضان 9](#_Toc424474849)

[روزه یکی از گنجهای خداوند 12](#_Toc424474850)

[خطبه دوم 12](#_Toc424474851)

[قرآن راهنمای مردم 13](#_Toc424474852)

[فرا رسیدن ماه مبارک رمضان 14](#_Toc424474853)

[مساجد،نماز،جماعت، جمعه و توجه به این امور 14](#_Toc424474854)

[ابعاد مساجد 14](#_Toc424474855)

[وظایف روحانیون و ائمه جماعات 15](#_Toc424474856)

[مساجد 16](#_Toc424474857)

[نماز جماعت منظم 16](#_Toc424474858)

[توجه به نظرات مردم 16](#_Toc424474859)

[کنار هم ساخته شدن مساجد 16](#_Toc424474860)

[ارتباط با مردم در نمازهای جماعت 18](#_Toc424474861)

[اعتیاد 18](#_Toc424474862)

[مبارزه با اعتیاد 19](#_Toc424474863)

[مهمترین روش مهار اعتیاد 20](#_Toc424474864)

[اشتغال زایی 20](#_Toc424474865)

# خطبه اول

نحمده عَلی ما کان وَ نستَعینُه مِن أَمرِنا عَلی ما یَکون وَ نُومِنَ بِه وَ نَتَوَکَّلَ عَلیه وَنَستَغفِرُهُ وَ نَستَهدیه وَ نَعوذ بِه مِن شرور اَنفُسَنا وَ سَیِّئات اَعمالِنا وَ نُصَلّی وَ نُسلِّم عَلی سَیِّدَنا وَ نبیِّنا وَ حَبیبِ قُلوبَنا وَ طَبیبِ نُفوسِنا وَ شَفیعِ ذُنوبِنا ابوالقاسمِ مُحَمَد (ص) وَ عَلی آلِه اللأطیَبینَ الأطهَرین سیُّما بَقیَّةَ الله فِی الارضین.

اَعوذُ بِاللهِ السُّمیعِ العَلیم مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم بِسمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحیم

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ[[1]](#footnote-1)

عِبادَالله اوصیکُم وَ نَفسی بِالتَّقوَالله وَ مُلازَمَت اَمرهِ وَ مُجانَبَت نَهیِه تَجَهَّزوا عِبادَالله فَقَد نودیَ فیکُم بِالرَّحیل وَ تَزَوَّدوا فَاِنَّ خَیرَ الزّاد اَلتَّقوا.

همه­ی شما برادران و خواهران نمازگزار و خودم را در آغاز ماه تقوا و پرهیزکاری،ماه مبارک رمضان به تقوا، پرهیزکاری،اجتناب از گناهان و معاصی،عمل به وظایف الهی و بهره برداری از این ماه عزیز و گرامی سفارش و دعوت می­کنم. امیدواریم خداوند همه­ی ما را در این ماه عزیز و گرامی در بهره­مند شدن از فیوضات و برکات این ماه موفق بدارد.

# روزه

روزه از اعمال بسیار مهم در ادیان الهی بوده و در دین اسلام هم به عنوان یک واجب بسیار مؤثر و مهم قلمداد شده است، حقیقتش نفی و ترک تمتعات و لذت­هاست با آن شکل و ترتیبی که در شرع مقررشده، و علما فرموده­اند که تفاوت روزه با سایر عبادت­ها در این است که روزه یک عبادت عدمی و سلبی است.

# انواع عبادت

علمای اخلاق و عرفان عبادت­ها را به دو قسم تقسیم کرده­اند.عبادت­هایی که جنبه­ی ایجابی دارد و انسان در آن کاری انجام می­دهد مانند نماز،حج، جهاد، زکات،خمس و احیاناً ترک­هایی هم دارد اما اصل عبادت یک فعالیت و کار ایجابی است.

ونوع دیگری از عبادت­ها داریم که حقیقتش سلب، عدم، ترک و نفی است.و عبادت بودنش به این است که کاری نمی­کند و اگر عبادت را از یک نگاه کلی به دو بخش تقسیم کنیم، معمول عبادت­ها فعالیت و کاری است که انسان انجام می­دهد.و احیاناً در آن ترکی هم هست مثل حج، نماز و...ولی اصل عبادت یک فعالیت،عمل و اقدام انسان است. رکوع، سجود، قیام، قعود، قراعت این­ها کاری که انسان انجام می­دهد، جهاد شمشیری است که می­کشد،خمس و زکات پولی است که اعطا می­کند.

نوع دوم عبادت، عبادتی است که حقیقت و ماهیت آن نبود، عدم، نیستی، ترک است و این قسم دوم، روزه است.

# تفاوت روزه با عبادت­های دیگر

روزه امتیاز و تفاوتش با همه­ی عبادت­های دیگر این است که سایر عبادت­ها کار و اقدامی است که ما انجام می­دهیم.اما عمده کار روزه ترک کارهایی و دست نزدن به یک رفتارها و اعمالی است.

محی الدین بن عربی که از عرفای بزرگ است و امام هم او را به بزرگی و عظمت نام می­بردند، در فتوحات مکیه می‌فرماید: روایتی که از پیامبر بزرگوار حضرت محمد (ص) نقل شده است ناظر به همین خصوصیات روزه است. آن روایت را اهل تسنن و شیعه نقل کرده­اند.

((وَ فِي الْحَدِيثِ الْقُدْسِيِ‏ كُلُ‏ عَمَلِ‏ ابْنِ‏ آدَمَ‏ لَهُ إِلَّا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي وَ أَنَا أَجْزِي بِه‏))[[2]](#footnote-2)

مزمون روایت طبق نقل این است که پیامبر بزرگوار (ص) فرمودند: همه­ی اعمال و عبادت­های بندگان مال خود بندگان است مگر روزه که مال من است، یعنی در روزه یک امتیازی است که خداوند در ملک خودش گرفته و گفته است که روزه برای من است و نسبت خاصی به من دارد.

اینکه گفته شده ضیافت­الله، کرامت الله برای این است که روزه یک انتساب و نسبت ویژه­ای با حضرت حق و خداوند تبارک و تعالی دارد.

و محی الدین می­گوید:روزه از قسم دوم عبادت­هاست، عبادت ایجابی و فعالیت نیست.روزه ترک خوردن و آشامیدن، تمتعات، گناه و معصیت است.روزه یک حقیقت سلبی و عدمی دارد. علمای اخلاق گفته­اند این ترک از ریا دور است. و عرفا گفته­اند علتش این است که آدم در این ترک نوعی تقرب به خدا پیدا می­کند و نوعی تجلی خدا می­شود.خداوند وجود کامل و متلقی است که از مادیات، خوردن و آشامیدن و امثال اینها آزاد است. و انسان در روزه تجلی اسم خداوند می‌شود. معنای رمضان هم همین اسم خداوند است و انسان در ماه رمضان با روزه مظهر و تجلی خداوند می­شود و تقرب خاصی به خدا پیدا می­کند. از این دو جهت است که گفته­اند:(( الصّیامُ لی)) برای اینکه این ترک­ها در معرض ریا خیلی کمتر است و از طرف دیگر انسان با ترک این تمتعات و لذت­های دنیا یک قرب خاصی به خدا پیدا می­کند. عرفا می­گویند انسان با روزه جلوه­گاه و مظهر اسم رمضان و منزه بودن خدا می­شود. چون از تمتعات مادی دوری می‌گزیند.

و در روایت دیگر نقل شده است که برای بهشت یک دری است که فقط برای صائمین است.

# حقیقت روزه

حقیقت روزه یک امر عدنی و ترک است اما یک ترک و انجام ندادن که همراه با اخلاص،صلابت،استواری و نیت پاک است که خیلی ارزش دارد.

یکی از ترک­های روزه ترک خوردن و آشامیدن است و یک دریچه­ای در روزه به سمت یک بابی به نام جوع و گرسنگی باز می­شود.کما اینکه نخوردن و گرسنگی یک دری از درهای عرفان و معرفت خداست.

# بخش­های روزه

یک بخشی از روزه گرسنگی و تشنگی است و یک بخشی از روزه مهار شکم از غذا و تمتعات است و این مهار و کنترل دارای بعد وسیعی در تعالیم اسلامی و عرفانی است.

((جوع و قلة الاکل)) با همین عنوان صدها روایت داریم.کم خوردن، به اندازه خوردن و تحمل گرسنگی و پرهیز از سیری، پر بودن شکم از غذا و حرص بر غذا خوردن زیاد که خود یکی ابواب بزرگی است که در روایات و عرفان به آن تأکید شده است.علمای اخلاق و عرفای بزرگ با الهام از روایات روی این مسئله خیلی تأکید دارند. و آثار فراوان و سوئی که بر پرخوری، حرص بر غذا خوردن زیاد و آز داشتن نسبت به پر بودن شکم از غذا و همیشه سیر بودن آثار فراوانی هم در جسم، تفکر و هم در قرب الی الله و اخلاق و معنویت دارد.

آدمی که حریص بر پرخوری است، همواره شکم را از غذا پر می­کند،تحمل گرسنگی ندارد، اهل اندازه و رعایت اعتدال در غذا نیست . همانطور که علم و طب می­گوید هم مبتلا به امراض جسمی می­شود، هم از نظر فکری قدرت فکری او کاهش دارد و از همه مهم­تر این است که پر خوری و زیاده روی در خوردن موجب ضعف عواطف اخلاقی،معنوی و روحی انسان می­شود.

ماه رمضان یک تمرین است،همه­ی سال باید بر خوردن و آشامیدن خود یک مهاری داشته و بتواند کنترل کند. از پرخوری و زیاده­روی در همه­ی تمتعات و شهوات از جمله در خوردن و آشامیدن باید پرهیز کند.

روزه که یک عبادت سلبی است و به خاطر همان ترک­ها عظمت دارد.

# ابعاد روزه

یک بعد آن ترک خوردن و آشامیدن، کنترل شهوات خوردن و آشامیدن ، محار کردن نسبت به پرخوری و تحمل گرسنگی است چرا که در درون گرسنگی و محار شکم ابواب حکمت و معرفت خدا جاری می­شود.

# به اندازه خوردن غذا

یک اصل در خوردن و آشامیدن این است که انسان از حرام اجتناب کند.لقمه و غذای حرام آثار و پیامدهای بسیار سوئی در شخصیت انسان دارد که در روایات هم به آن اشاره شده است.

بحث دیگر این است که انسان از حلال هم باید به اندازه بخورد.حرام خواری ربا و اموالی که از گناه به دست بیاید، غصب، سرقت،تعدی به اموال مردم ،درست عمل نکردن به وظیفه و ... باشد حرام است و حرام تکلیفش روشن است که شخصیت انسان را تباه می­کند و انسان را به قعر جهنم می­برد.

و انسان باید از حلال هم به اقتصاد استفاده کند واز پرخوری، حرص ورزیدن به غذا خوردن زیاد، تنوع تغذیه و آز داشتن به این امور هم پرهیز کند.

یک بخش از حقیقت روزه جوع و گرسنگی و تهی داشتن شکم از غذا برای آمادگی­های روحی و اخلاقی است.

در روایات برای کم خوری و اعتدال در غذا و تحمل گرسنگی در یک مواقعی آثاری ذکر شده که بخشی از آنها آثار جسمی است.و پزشکی امروز هم تأیید می­کند که اگر انسان گرسنگی را تحمل کند و اندازه بخورد خیلی برای سلامتش مؤثر است. امروزه میلیونها آدم در دنیا به خصوص در کشورهای مرفع و متنعم آماری وجود دارد که مبتلا به امراضی هستند که ریشه­ی آنها پرخوری است.

# روایتی از حضرت محمد (ص) راجع به اعتدال

مَن كَثُرَ تَسْبِيحُهُ وَ تَمْجِيدُهُ، وَ قَلَّ طَعَامُهُ وَ شَرَابُهُ وَ مَنَامُهُ اشْتَاقَتْهُ المَلائِكَةُ [[3]](#footnote-3)

کسی که تسبیح و حمد او زیاد باشد و زیاد خدا را ستایش و تنزیه کند و کسی که خوردن و آشامیدن او کم باشد ملائکه به او اشتیاق پیدا می­کنند.چون آدمی که کم می­خورد شباهتی با ملائکه پیدا می­کند، مظهر اسماع بزرگ الهی می­شود و ملائکه به او شوق می­ورزند.این برای همه سال است که در ماه رمضان به ما تمرین داده شده. ما نباید فکر کنیم که سلامت مادی و جسمانی ما و پیشرفت روحی و فکری ما دراین است که زیاد بخوریم دقیقاً سلامت جسمی و سلامت و تعالی روحی و فکری ما در کنترل ضبط نفس است برای اینکه خود را از شهوات دیگر و خوردن و آشامیدن مهار کنیم.

رسول خدا (ص) می­فرمایند: ((اشْتَاقَتْهُ المَلائِكَةُ)) آدمی که کم می­خورد و می­آشامد ملائکه به او علاقه­مند هستند.

حدیث دیگری از امیرالمؤمنین نقل شده که می­فرمایند:

إذا أرَادَ اللّه سُبْحَانَهُ صَلاَحَ عَبْدٍ ألْهَمَهُ قِلَّةَ الكَلاَمِ، وَ قِلَّةَ الطَّعَامِ ، وَ قِلَّةَ المَنَامِ[[4]](#footnote-4).

وقتی که خداوند بخواهد آدمی به درجات بالا برسد سه چیز را به او الهام می­کند.کم خوردن، کم گفتن و کم خوابیدن.

# اسراف

اسراف و زیاده­روی در خوردن، گفتن و خوابیدن مبدأ انواع گناهان و معاصی و دور شدن از ابواب رحمت الهی است. اینها حقیقت­های مهمی است که باید به آن بپردازیم. نباید فکر کنیم که صلاح، صداد و کمال ما در این است که هر چه بیشتر لذت ببریم، بخوریم و بیاشامیم.وقتی که این حرص و آز آمد آنوقت انسان به سمت گناه هم می­رود.آدم حریص بر شهوات، انسان آزمند به خوردن و آشامیدن،انسان ضعیف النفسی که قادر به کنترل خویشتن نیست ، ممکن است به سمت هر گناهی برود و در هر مهلکه­ای فروافتد.کسی که نمی­تواند زبان و شکم را کنترل کند، کسی که پرخوابی و پرخوری دارد، دور از رحمت الهی است.

وقتی که خداوند بخواهد کسی به آنجا برسد به او الهام می­کند که کم بخورد، کم بخوابد و کم بگوید. با این سه ترک درهای رحمت خدا به روی انسان باز می­شود.

امام صادق (ع) می­فرمایند:

لَيْسَ شَيْءٌ أضَرَّ على قلب المُؤْمِنِ مِنْ كَثْرَةِ الأكْلِ ، وَ هِيَ مُورِثَةٌ لِشَيْئَيْنِ: قَسْوَةِ القَلْبِ ، وَ هَيَجَانِ الشَّهْوَةِ [[5]](#footnote-5)

چیزی مضرتر و مخرب­تر از زیاد خوردن برای قلب انسان مؤمن نیست.

این فقط برای ماه رمضان نیست، ماه رمضان یک تمرین برای تمام سال است.

# حقیقت ماه رمضان

حقیقت ماه رمضان یک مدرسه و کلاس تمرینی است.خداوند ما را دعوت به یک کلاس کرده برای اینکه تمرین کنیم و بیاموزیم و از آموزه­های ماه مبارک در طول سال استفاده کنیم .

در حدیثی آمده است که دورترین حالت­های انسان از خدا حالتی است که شکم پر است، انسان آزمند به غذا و پرخور دور از خداست و درهای معرفت و حکمت الهی به روی این قلب گشوده نمی­شود. اینها واقعیت­هاست ،مبالغه و گزاف نیست.

لَيْسَ شَيْءٌ أضَرَّ على قلب المُؤْمِنِ مِنْ كَثْرَةِ الأكْلِ ، وَ هِيَ مُورِثَةٌ لِشَيْئَيْنِ

زیاد خوردن، پربودن شکم از غذا و حریص بودن بر این که دائم بخورد و بیاشامد دو پیامد سوء دارد، یکی ((قَسْوَةِ القَلْبِ ، وَ هَيَجَانِ الشَّهْوَةِ))

اینکه قلب قصی می­شود و شهوات انسان هیجان پیدا می­کند.

حضرت محمد (ص) می­فرمایند:

لا تُمِيتُوا القُلُوبَ بِكَثْرَةِ الطَّعَامِ و الشَّرَابِ ؛ فإنَّ القَلْبَ يَمُوتُ كَالزَّرْعِ إذَا كَثُرَ عَلَيْهِ المَاءُ[[6]](#footnote-6).

دلهاتان را با زیاده خوری نمیرانید. زیاده خوردن دل را قصی می­کند، دل را می­میراند، او را از توان پرواز به سمت عالم قدس و ملکوت دور می­دارد.این دل اگر بخواهد در فضای عالم ملکوت پرواز کند موتور محرک او کم خوردن و کنترل نفس است نه زیاده خوردن پس قلب­های خود را با آن نمیرانید.

و در جای دیگر می­فرمایند:

إيّاكُمْ و البِطْنَةَ ؛ فَإنَّهاَ مَفْسَدةٌ لِلبَدَنِ ، وَ مُورِثَةٌ للسُّقْمِ ، وَ مَكْسَلَة عَنِ العِبَادَةِ[[7]](#footnote-7).

نگذارید که شکمتان همیشه سیر باشد، این شکم سیر آثار سوئی دارد، هم در جسم مریضی­ها تولید می­کند، هم بدن را تخریب می­کند هم شما را از عبادت بازمی­دارد و هم شما را از درک دیگران و گرسنگان غافل می­کند.

و در حدیث دیگر فرموده­اند که قلب وقت خالی بودن از غذا آماده­ی دریافت حکمت­ها از عالم غیب است.

و در حدیث دیگر فرموده­اند:

((لَا يَدْخُلُ‏ مَلَكُوتَ‏ السَّمَاوَاتِ‏ وَ الْأَرْضِ مَنْ مَلَأَ بَطْنَه‏))[[8]](#footnote-8)

کسی که همیشه شکم را سیر نگه داشته در ملکوت آسمانها و زمین وارد نمی­شود.تمرین در گرسنگی و اعتدال در غذا شما را آماده می­کند تا وارد عالم ملکوت و غیب شوید.

در حدیث معراج که خداوند خطاب می کند به پیامبر اسلام که یا احمد((هَل تَعلَم ما میراثُ السُّم؟)) می­دانی اثر و دستاورد روزه چیست؟

حضرت عرض کردند خیر. فرمود: اثر و میراث روزه کم خوردن و کم گفتن است و اثر این کم خوردن و کم گفتن این است که به شما حکمت می­دهد.و حکمت به شما معرفت می­دهد و معرفت به شما یقین می­دهد و وقتی که کسی به مقام یقین رسید جزء راضین و رضایت مندان از خداوند می­شود.

خداوند می­فرماید کسی که وارد روزه شد، درهای جوع و گرسنگی را باز کرد، و زبان خود را از گناه بازداشت به مقام رضا می­رسد آنوقت من به او این عنایت را می­کنم.

((شُكْراً لَا يُخَالِطُهُ‏ الْجَهْل‏))[[9]](#footnote-9)

به او مقام شکری می­دهم که نادانی در آن نیست، یادی به او می­دهم که فراموشی در آن نیست و محبتی به او می­دهم که از هر چیز برای او شیرین­تر می­شود.

 اینها در دل روزه، گرسنگی، تحمل، در دل و درون کم گفتن و کنترل زبان قرار دارد.

وقتی که او مرا دوست بدارد من او را دوست دارم و من چشمهای او را به عالم ملکوت باز می­کنم.

((وَ أَفْتَحَ عَيْنَ قَلْبِهِ وَ سَمْعَهُ حَتَّى يَسْمَعَ بِقَلْبِهِ وَ يَنْظُرَ بِقَلْبِهِ إِلَى جَلَالِي وَ عَظَمَتِي)) [[10]](#footnote-10)

این خطاب خداوند به رسول خداست: وقتی که کسی وارد این برنامه ریاضت و تمرین شد که اساس روزه همین تمرین و مقاومت است. چشم­های او را به عالم جلال و عظمت باز می­کند.این­ها مبالغه نیست بلکه حقیقت است، آدم­های بزرگی این راه را رفته­اند و حقایق بزرگی را دیده­اند.

((وَ أَفْتَحَ عَيْنَ قَلْبِهِ وَ سَمْعَهُ حَتَّى يَسْمَعَ بِقَلْبِهِ وَ يَنْظُرَ بِقَلْبِهِ إِلَى جَلَالِي وَ عَظَمَتِي))

من دیگر چیزی براو مخفی نمی­کنم.

خداوند می­فرماید: من با او مناجات می­کنم. آدمی که اینطور روزه داشت و اینطور خویشتن را حفظ کرد من به سراغ او می­روم.من با او در تاریکی شب­ها و نور روز صحبت می­کنم. دل او به مناجات و سخن با خداوند روشن است.

((حَتَّى يَنْقَطِعَ حَدِيثُهُ مَعَ الْمَخْلُوقِينَ وَ مُجَالَسَتُهُ مَعَهُمْ وَ أُسْمِعُهُ كَلَامِي وَ كَلَامَ مَلَائِكَتِي))[[11]](#footnote-11).

وقتی که کسی وارد این درهای معرفت و ابواب عرفان شد من با او صحبت می­کنم.چنان با او صحبت می­کنم و چنان رشته­ی محبتم را بر دل او می­افکنم که او همه­ی رشته­های محبت را باز می­کند.فقط به سمت من بیا، دیگری با دیگران کاری ندارد این مقام عزیز و والایی است، باید به دنبال این مقام و مرتبه رفت.

حضرت امام رضوان الله علیه وقتی که در قم بودند مرحوم استاد آیت الله شاه آبادی بود که در حوزه درس­های معمولی می­گفت. در آن زمان یک گنجی بود که کسی آن را کشف نکرده بود.امام این گنج را کشف کرد و عرفان و مسائل عالی اخلاقی و معنوی را از آیت الله شاه آبادی گرفت.در قم آن زمان که 400، 500 هزار تا طلبه بودند کسی آمادگی در این سطح را نداشت که این گنج را کشف کند.امام شاه آبادی را کشف کرد و در پیش او عرفان خواند و آن همه استفاده را از آن گنج برد.اگر گنج می­خواهیم باید دنبال کار باشیم.

# روزه یکی از گنج­های خداوند

یکی از گنج­های خدا روزه است. باید دنبال کار بود، دنبال حرکت بود. ما در آغاز ماه مبارک رمضان هستیم،این ضیافت­الله، این مائده­ی بزرگ الهی جلوی روی ما و شماست، چطور از سحرهای ماه مبارک استفاده می­کنیم،چه مقدار در فضای خانه­هایمان طنین عبادت و دعا و استغفار و مناجات حاکم است، چه مقدار تلاش می­کنیم دستور خدا بر خانه و جامعه­مان حاکم شود، چه مقدار به راز و نیاز نزدیک می­شویم، چه مقدار دعای ابوحمزه ثمالی می­فهمیم، چه مقدار دعای سحر می­فهمیم،این راه­ها باز است این کلامة الله، ضیافت الله، شهرالله، عیدالله و مائدة الله سرمایه­ای است که دست ماست. این گنج موجود است فقط باید آن را کشف کرد. و جوع و گرسنگی و صلابت و مقاومت از گنج­های خداست، اگر کسی این گنج را کشف کرد در دلش چشمه­های زلال حکمت را پیدا می­کند.

# خطبه دوم

ثُمَّ الصَّلاةُ و السَّلامُ عَلی سَیِّدنا وَ نَبیِّنا اَبوالقاسِمِ مُحُمد (ص) وَ عَلی وَصیِته وَ خَلیفَته اِمامِنا وَ مَولانا اَمیرَالمُؤمِنین عَلی بن اَبی طالب (ع) وَ صَلِ عَلی صِدّیقَةِ الطّاهِرَة فاطِمَةَ الزَّهرا(س) وَ عَلَی الحَسَنِ وَ الحُسَین(ع) سَیِّدَی شَبابِ اَهلِ الجَّنَه وَ عَلی اَئِمَةِ المُسلِمین علی بن الحُسین(ع) وَمُحَمد بن عَلی (ع) وَ جَعفَر بن مُحَمد وَ موسَی بن جَعفَر (ع) وَ عَلی بن موسی وَ مُحَمد بن عَلی وَ عَلی بن مُحَمد وَالحَسَن بن عَلی(ع) وَالخَلَفِ القائمِ المُنتَظَر حُجَجِکَ عَلی عِبادِک وَ اُمَنائکَ فی بِلادِک ساسة العِباد وَ اَرکانِ البِلاد صَلَواتُک عَلیهِم أجمَعین

اَعوذُ بِاللهِ السَّمیعِ العَلیم مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم بِسمِ الله الرَّحمنِ الرَّحیم

**«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ»** [[12]](#footnote-12)

خودم و همه را به تقوای الهی توصیه می­کنم و فرازی را از نهج البلاغه در آغاز ماه مبارک رمضان خدمت شما تقدیم می­کنم.در خطبه­ی 176 فرمودند: بندگان خدا از بیان و کلام خدا بهره بگیرید.موعظه­های الهی را پذیرا باشید، نصیحت خدا را گوش کنید.خداوند همه حجت­ها را برشما تمام کرده است.خدا اعمال نیک و بد را به شما معرفی کرده و دوستی و دشمنی خودش را تعیین کرده است و رسول خدا (ص) فرمود: بهشت با سختی­ها آمیخته شده و جهنم با شهوت­ها عجین شده است.بدانید که هر اطاعتی همراه با سختی و دشواری است و هر معصیتی با یک لذتی آمیخته شده است و کمال شما این است که سختی عبادت را تحمل کنید و برای رضای خدا شیرینی شهوت را رها کنید.

درود و رحمت خداوند بر کسی که خویشتن را از شهوات جدا ساخت و هوای نفس خود را سرکوب کرد.نفس آدمی حیوان سرکشی است که به سادگی قابل محار نیست. درود خدا برکسی که این اسب چموش و سرکش را به محار کشید.بدانید که بنده­ی مؤمن کسی است که همواره در فکر و احتمال آمدن مرگ است.و از این جهت است که اگر شما هم بخواهید مؤمن باشید فکر و یاد مرگ را نباید فراموش کنید.

# قرآن راهنمای مردم

بدانید قرآن که ماه رمضان بهار آن است، نصیحت کننده­ای است که شما را گمراه نمی­کند و راهنمایی است که راه را به درستی نشان می­دهد.چنان با شما سخن می­گوید که در آن دروغ و کذب وجود ندارد و هرکس با قرآن نشست بی­محصول و بی­دستاورد از کنار آن برنخواست.هرکس که به قرائت و مجالست قرآن روی آورد از جلسه­ی قرآن برمی­خیزد در هر حالی که یا بر هدایت او افزوده شده است و یا از کوری­ها و تاریکی­های او کاسته شده است.و کسی که دارای قرآن است و مأنوس با کلام وحی الهی که ماه مبارک رمضان ماه قرآن است آدمی با انس با قرآن دیگر نیازمند نیست.پس تلاش کنید و تقوای خدا را پیشه کنید،از دوای قرآن بهره بگیرید و ماه مبارک رمضان فرصتی است که ما را به این سمت هدایت می­کند. و امیدواریم از این فرصت بهره­ی درست ببریم.

# فرا رسیدن ماه مبارک رمضان

در ابتدا فرارسیدن ماه مبارک رمضان را به حضور نمازگزاران عزیز و گرامی، خواهران و برادران بزرگوار تبریک و تهنیت عرض می­کنم و آرزو داریم که بتوانیم از آغاز ماه مبارک رمضان با برنامه­ای درست از این مائده­ی الهی بهره­مند شویم.

# توجه به مساجد

همانطور که برای همه­ی ما روشن است، در اسلام مساجد به عنوان خانه­های خدا برای کمال و رشد اجتماعی،عبادی و معنوی ما تأکید شده و ترغیب به آن شدیم.و بحمدالله در ماه مبارک رمضان مساجد ما به ظاهر از رونق بیشتری برخوردار است. وظیفه­ی همه­ی ما این است که از همه­ی ابعاد و جهات به مساجد بپردازیم .

# ابعاد مساجد

یک بعد مسجد، بهداشت و امور ظاهری است که باید به آن توجه شود.

بعد دیگر برنامه­ها و آبادی معنوی و باطنی مسجد است. اینجاست که ما باید به مسجد توجه خاصی بکنیم و وظیفه­ی نمازگزاران و ائمه­ی جماعات وظیفه­ی سنگینی است.

یک بعد مسجد این است که امام جماعت، امام جماعت منظم و مرتب و درستی باشد و در تحقیقاتی که به عمل آمده این عوامل در این که مسجد یک مسجد موفق باشد مهم شمرده شده است این به روحانیون و ائمه جماعات برمی­گردد که وظیفه سنگینی دارند، بخش مهمی ازآبادی و عمران مساجد در گرو کار و حرکت درست آنهاست تا اینکه مسجد و جمعه و جماعت رونق داشته باشد.این عوامل چهارده­گانه از نظر امام جماعت در رونق مساجد مؤثر است.

# وظایف روحانیون و ائمه جماعات

1ـ تطابق عمل و رفتار امام جماعت با گفتارش است که95% در یک نظرسنجی بزرگی که در تهران و بعضی شهرها به عمل آمده، نگاه مردم به سلامت فکری،روحی، اخلاقی و معنوی امام جماعت است.این عامل اولی است که روحانیون باید بیش ازهر چیزی به این مسئله توجه کنند.

وقتی که در عمل و رفتار آنها انطباقی با گفتارشان نباشد و مردم معنویت، اخلاق و سلامت زندگی را در روحانیون نبینند این عامل مخرب اول است.

مهم­ترین عامل در جذب به جماعت ، جمعه،نمازها و رونق و آبادانی مساجد انطباق عمل و رفتار امامان جماعت با گفتار،سخن و رفتار آنهاست.

2ـ نظم ائمه جماعات است، کسی که مسئولیت امامت جماعت را پذیرفت باید نظم را رعایت کند.

3ـ عاطفی بودن ، تواضع و فروتنی امام جماعت است،این که در یک رابطه­ی عاطفی و متواضعانه با مردم قرار بگیرد.

4ـ داشتن سخنرانی مناسب و مطالب درست و به اندازه است.

5ـ شخصیت دادن به افراد و شرکت کنندگان در جماعت و داشتن مطالب نو و مطالعه در ارائه مطلب است.

6ـ دوری از تحکم، زورگیری و خودخواهی در ارتباط با مردم و توجه به خصوص به نوجوانان و جوانان و سعی در جذب افراد حتی کسانی که به نحوی از مسجد، جمعه و جماعت بریده­اند.

7ـ رعایت آداب ظاهری و آراستگی ظاهر

8ـ توجه به بیماران، مستمندان و کسانی که در قلمرو مسجد قرار دارند.

اینها عواملی است که برای رونق مساجد از نظر امام جماعت مؤثر است.

# توصیه به اداره کنندگان مساجد

 کسانی که مسجد را اداره می­کنند، برای امام جماعت، اداره­کنندگان مسجد،نوجوانان و جوانان ، نقش دادن به نسل جوان در اداره مسجد و تنظیم برنامه­های فرهنگی ارزش قائل شوند.

# نماز جماعت منظم

مسجدی نمونه و ارزشمند است که در آن نماز جماعت منظم دائر شود، جوانان در آن حضور داشته باشند و همه­ی شرکت کنندگان در نماز جماعت حس کنند که مسجد برای خودشان و خانه­ی خودشان است.و از نظر ظاهر هم شرایط بهداشتی را داشته باشد. و همین طور مؤذن، خادم و دست اندرکاران عواملی است که باید هماهنگ باشد تا مسجد فعال شود.

و مردم هر جا که ببینند این عوامل درست تنظیم شده است، امام جماعت منظم ، خوب، سالم و مرتبی است، مؤذن و خادم درستی دارد و اهل برنامه و فکر هستند آن را انتخاب می­کنند. و جوانان و تحصیل کرده­ها در آن شرکت می­کنند و جاذبه دارد. ما باید تلاش کنیم این جاذبه را در ماه مبارک تمرین و بیشتر کنیم و در طول سال هم بر این جاذبه افزوده شود.

# توجه به نظرات مردم

 توجه به نقطه نظرها، پیشنهادها و انتقادهایی که ممکن است افراد داشته باشند، مسائلی است که برای رونق، آبادی و گسترش مسجد مهم است.

# کنار هم ساخته شدن مساجد

در ماه مبارک رمضان بیش از صد مسجد در آن نماز اقامه می­شود.اما متأسفانه گاهی مساجد زیادی در نزدیک هم بنا می­شود که هیچ ضرورتی ندارد.این جهت را باید کنترل کرد.

ارزش ساختن مسجد خیلی بالاست اما اینکه در یک منطقه­ی 400،300 متری، 6،5 تا مسجد پشت سر هم ساخته شود و جمعیت آن کم شود چیز مطلوبی نیست.

و اگر مسجد کم است افراد همت کنند آن را توسعه دهند زیرا جمعیت و تجمع بیشتر از شکوه بیشتری برخوردار است.

و گاهی در بعضی از جاها شاهد تفرق در نمازهای جماعت هستیم.

متأسفانه گاهی می­بینیم در مناطق و شهرک­هایی که جمعیت زیاد دارد، یک مسجد ساخته نشده،متأسفانه بنیان مسکن و مسکن و شهرسازی و شهرداری درست فکر نمی­کنند که شهرک­های جدید دارای مسجد باشد که این اشکال به آنها است.و احیاناً مردم هم نمی­توانند مسجد بنا کنند.

از طرفی در یک شهرک بزرگی مسجدی بنا نشده، و از طرف دیگر در یک شعاع کم چند مسجد بنا شده است که این افراط و تفریط در شهر هست که باید با عقل و فرهنگ و فکر ما کنترل شود.

در شهر ما هم در حسینیه سازی و هم در مسجد سازی افراط و تفریط وجود دارد.

فرهنگ شما مردم خوب، آگاه،رشید،بصیر و معنوی باید این اختزار را بکند که کنترل شود، مسجد زیادی ساخته نشود که جمعیت کم و تفرق پیدا کند.چهار،پنج تا مسجد کنار هم باشند و در غیر ماه مبارک رمضان هر کدام 6،5 نفر جمعیت داشته باشد که این زشت است، اگر همه در یک جا جمع می­شدند حدود 500 نفر جمعیت می­شدند.

و اگر کسی می­خواهد مسجد بسازد باید مسجد مرکزی را تقویت و توسعه و بهینه­سازی کند.

در حسینیه­ها ههم همین طور است، گاهی بر سر رقابت­ها چندین حسینیه را کنار هم احداث می­کنند.که نباید اینطور باشد.

و باید در جاهایی که مسجد ندارد به آن توجه شود، و جاهایی که زیادی است، به آن اضافه نشود.حتی اگر در جاهایی که چند مسجد نزدیک هم هستند طرح مناسبش این است که مردم صبح در یکی ازمساجد ، ظهر دیگری و شب هم در مسجد دیگر تجمع کنند.

توجه به مساجد، برنامه درست داشتن برای آنها و جذب جوان وظیفه­ی ما و نیاز امروز جامعه­ی ماست.

# ارتباط با مردم در نمازهای جماعت

ارتباط قوی با مردم در نمازهای جماعت امر مهمی است. نظر خواهی که در مساجد انجام میشود بسیار مفید است.جاهایی که ترقیب و تشویق می­کنید،بعضی جاها که اشکال و انتقاد و ایراد وارد می­کنید، مفید است و در مساجد هم باید همینطور باشد.

یعنی بنده به عنوان امام جمعه باید درجریان این باشم که نگاه مردم نسبت به این خطبه و جمعه چه نگاهی است،این آگاهی من حتی نسبت به اشکالی که بر من وارد است هم برای خود نماز هم برای من و همه خوب است.

این تعامل با مردم و توجه به افکار و آرای آنها امر مهمی است.

# اعتیاد

باید بحث اعتیاد را مهم شمرد البته اعتیاد عوامل مختلفی از نظر اقتصادی،اشتغال و مسائل مختلف دارد.و به سیستم اقتصادی دولت و مسئولین برمی­گردد که در حد توان کار خود را انجام می­دهند.

و بخش دیگر دست ما و خانواده­هاست، اعتیاد مرض مخرب و سم مهلکی است که بر پیکره­ی جامعه­ی ما عارض شده است. و خانواده­های زیادی را رنج می­دهد،انسان­های زیادی را از خانواده دور می­کند.فرزندان و نونهالان زیادی را از محبت پدری و مادری و خانواده دور می­کند.

ما ضمن اینکه به مسائل سیاسی و ... توجه می­کنیم اما گاهی افراط می­کنیم و ازبعضی مسائل مهم اجتماعی غفلت می­ورزیم که خطرناک است و یکی از آنها اعتیاد است. ما جزء کشورهایی قرار گرفته­ایم که تولید می­کنند و از طریق کشور ما به کشورهای دیگرصادر می­شود.ما در معرض اعتیاد و قاچاق مواد مخدر هستیم.

چند هزار نفر از مردم به خاطر قاچاق اعدام شدند و خانواده­های آنها متلاشی شده است. اینکه میلیون­ها نفر مبتلا به اعتیاد هستند خانواده­های آنها انواع مشکلات روانی و خانوادگی پیدا می­کنند.

ویروس اعتیاد وقتی وارد خانه­ای می­شود، پدر دیگر آن محبت پدری را ندارد، معیارهای خانوادگی نمی­تواند رعایت شود، زن مبتلا به مشکلات روحی می­شود، و بچه­هایی که با آن وضع بزرگ می­شوند و با همان وضعیت وارد جامعه می­شوند. این­ها موج­های خرابی و فسادی است که اعتیاد ایجاد می­کند.از قاچاق­چی و اعدام او گرفته تا ابتلای خانواده­ها به معضلات و آسیب­های روانی و اجتماعی تا خراب شدن جو جامعه و پر شدن زندان­ها از معتادان و قاچاق­چیان که اینها هم هزینه­های بالای اقتصادی را تحمیل می­کند و هم آسیب­ها و آفات کثیری را بر جامعه و خانواده­ها تحمیل می­کند و آنها را از هم می­پاشد. و نسلی تربیت می­شود که دیگر آن محبت خانوادگی و طعم خانواده خوب را نچشیده است.

# مبارزه با اعتیاد

اساس این کار این است که مبارزه با اعتیاد باید جدی باشد، مأمورین و مسئولین باید جدی بگیرند. اما اصل آن فرهنگ خود ماست، پدرو مادرها به خصوص زن­ها نقش بسیار مهمی در ترک اعتیاد، بازسازی معتادان دارند. و باید تلاش کنیم تا جوان را از این آفت حفظ کنیم که نیاز به فکر، تأمل و کار دارد.

درکشور ما 130000نفر معتاد تزریقی وجود دارد. و پیش بینی کرده­اند که اگر ما درست این را کنترل نکنیم در 20 سال آینده ممکن است به 9،8 میلیون معتاد برسیم.

بخش زیادی از آن به آموزش و پرورش، دانشگاه­ها، خانواده­ها و به همه­ی جامعه برمی­گردد که باید نسبت به اعتیاد حساس باشیم.

وقتی اعتیاد باشد معتاد دست به سرقت، فساد و فحشا، گناهان و معصیت­های دیگر می­زند و فضای خانواده­ها و جامعه را تاریک و ظلمانی می­کند.

کم شمردن اعتیاد در جامعه می­تواند آثار بسیار مخربی داشته باشد. و امیدواریم در ماه مبارک رمضان مساجد، خانواده­ها و منبرهای عمومی طوری باشد که به این مفاسد اجتماعی توجه شود.

# مهم‌ترین روش مهار اعتیاد

مهم­ترین روش این است که انسان با عاطفه، توجیه و اطلاع رسانی درست آن را محار کند. خیلی وقتها یک جوان آرام آرام در دام یک گناه می­افتد. و اگر خانواده­ها،آموزش و پرورش و مراکز دینی ما اطلاع رسانی کنند،هشدار دهند و آینده را توجیه کنند خود جوان می­فهمد و از آن اجتناب می­کند.

در پیشگیری قدم­های خوبی برداشته شده است. ما در بعضی از قسمتها شاهد یک مقدار کنترل هم هستیم اما در عین حال این آفت و آسیب و ویروس اجتماعی همچنان مشاهده می­شود.

# اشتغال زایی

تولید اشتغال، کار و فعالیت و تلاش مسئولان برای حل مسائل نقش مهمی دارد و فرهنگ جامعه می­تواند بر همه­ی مشکلات فائق آید و ماه مبارک رمضان یک فرصتی است که ما، خانواده­ها، مساجد و منبرها و مراکز علمی بیشتر به این مسائل اخلاقی و آسیب­های اجتماعی بپردازیم.

نَسئَلِک اللهُ وَ نَدعوک بَاسمِکَ العَظیمِ الأَعظَم اَلاَعَزِ الأَجَلِ الأَکرَمِ یا الله، یا اَرحَم الرّاحمین.

اللّهُمَ ارزُقنا توفیقَ الطّاعة، وَ بُعدَالمعصیة،وَ صِدقَ النّیَة،وَ عِرفانَ الحُرمَة .

خدایا دلهای ما را به انوار ایمان و معرفت خودت منور بفرما، ما را بر کسب فیوضات ماه مبارک رمضان موفق بدار، گناهان ما را ببخش و بیامرز،اموات و گذشتگان ما، زوالحقوق ما، شرکت کنندگان در جمعه­ها و جماعت­ها و شهدای والامقام و امام بزرگوار ما را با اولیاء خودت محشور بفرما، خدمت­گزاران به کشور، ملت، اسلام، انقلاب اسلامی و مقام معظم رهبری را مؤید و منصور بدار، خطرها را از جوامع اسلامی رفع بفرما، به مسلمانان در همه­ی عالم عزت، اقتدار، عظمت و سرافرازی عنایت بفرما، آنان را بر دشمنانشان غالب و فائق بفرما، سلام و درود ما را به محضر امام زمان (عج) ابلاغ بفرما، بر فرج آن حضرت تعجیل بفرما، قلب نورانی او را از ما خشنود بدار.

1. سوره الحشر آیه 18 [↑](#footnote-ref-1)
2. عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية ، ج‏2 ، ص80 ، المسلك الرابع في أحاديث رواها الشيخ العلامة الفهامة خاتمة المجتهدين شرف الملة و الحق و الدين أبي‏[أبو] عبد الله المقداد بن عبد الله السيوري الأسدي تغمده الله برضوانه ..... ص : 5 [↑](#footnote-ref-2)
3. . مجموعه ورام، ج 2 ، ص 116 [↑](#footnote-ref-3)
4. .غرر الحكم و درر الكلم، ص: 289 [↑](#footnote-ref-4)
5. . مصباح الشریعه، ص 124 [↑](#footnote-ref-5)
6. *بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج‏63، ص: 331* [↑](#footnote-ref-6)
7. بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج‏63، ص: 338 [↑](#footnote-ref-7)
8. مجموعة ورام ، ج‏1، ص 100 ، باب تهذيب الأخلاق ..... ص : 94 [↑](#footnote-ref-8)
9. إرشاد القلوب إلى الصواب (للديلمي) ، ج‏1،ص 204 ، الباب الرابع و الخمسون فيما سأل رسول الله ص ربه ليلة المعراج ..... ص : 199 [↑](#footnote-ref-9)
10. بحار الأنوار، ج‏74، ص: 28. [↑](#footnote-ref-10)
11. ارشاد القلوب دیلمی ج 199/1. [↑](#footnote-ref-11)
12. سوره­ی آل عمران آیه­ی 102 [↑](#footnote-ref-12)