# فهرست مطالب:

[فهرست مطالب: 1](#_Toc429052045)

[خطبه اول 2](#_Toc429052046)

[گذشت و عفو 2](#_Toc429052047)

[توضیحات آیات اول سوره شوری 3](#_Toc429052048)

[خشم و غضب 3](#_Toc429052049)

[1. خشم بر انسان غلبه کند 3](#_Toc429052050)

[2. خشم آرمانی 3](#_Toc429052051)

[صفات انسان‌های پارسا در سوره آل‌عمران 5](#_Toc429052052)

[تأکید قرآن به عفو و گذشت در خانواده 6](#_Toc429052053)

[شأن نزول این آیه 6](#_Toc429052054)

# خطبه اول

اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم اللّه الرحمن الرحیم **الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِی هَدَانَا لِهَذَا وَمَا کنَّا لِنَهْتَدِی لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللّه[[1]](#footnote-1)؛ ثم الصلاة و السلام علی سَیِّدِنَا وَ نَبِیِّنَا أَبِی الْقَاسِمِ مُحَمَّدٍ وَ عَلی آله الأطیَّبینَ الأطهَرین لاسیُّما بقیة‌اللّه فی الارضین**

اعوذ باللّه السمیع العلیم من الشیطان الرجیم بسم اللّه الرحمن الرحیم **«یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَکونُواْ مَعَ الصَّادِقِینَ»**[[2]](#footnote-2) **عِبادَالله اُوصیَکُم وَ نَفسیِ بِتَقوَی اللّه وَ مُلازِمَة اَمرِه وَ مُجانِبَة نَهیِه وَ تَجَهَّزوا رَحِمَکم اللّه، فَقَد نُودِیَ فیکُم بِالرَّحیل وَ تَزَوَّدوا فَإِنَّ خَیرَ الزّاد التقوی.**

همه شما برادران و خواهران نمازگزار و خودم را به تقوا و پارسایی، پرهیز از گناهان و آلودگی‌های روحی و اخلاقی، عمل به دستورات خداوند و ذکر و نیایش و دعا سفارش و دعوت می‌کنم.

امیدواریم خداوند همه ما را بر بندگی خالصانه خود توفیق بیشتری کرامت بفرماید.

# گذشت و عفو

بحث گذشت و عفو در میان افراد جامعه و خانواده امری است که در اسلام مورد تأکید قرارگرفته است.

قوام یک جامعه و مجموعه سالم به این است که افراد در آن جامعه در ارتباط با همدیگر از گذشت، ایثار و عفو برخوردار باشند.

هنگامی‌که دو رفیق یا دو عضو از خانه یا اعضای جامعه بنای بر سخت‌گیری‌های زیاد و عدم عفو و گذشت داشته باشند، طبیعتاً پیوندهای اجتماعی گسیخته شده و سلامت روابط انسان‌ها از میان می‌رود.

اگر کسی سلامت ارتباطات را بخواهد، لازمه آن ظرفیت عفو، گذشت و اغماض است.

قرآن کریم بر مسئله عفو، گذشت، بخشش و اغماض از خطاهای یکدیگر تأکید فراوانی دارد. هم در مورد روابط انسان‌ها به‌طور عام، ارتباط افراد در محیط خانه و هم در رابطه حکومت و مردم در قرآن آیاتی وجود دارد که بر مسئله عفو و گذشت به‌عنوان یک قاعده اخلاقی و یک اصل اجتماعی و خانوادگی تأکید ورزیده شده است.

به‌عنوان نمونه به بعضی از آیاتی که در این زمینه نازل‌شده اشاره می‌کنیم تا جایگاه عفو و گذشت و بخشش و اغماض در روابط خانوادگی و اجتماعی روشن بشود.

# توضیحات آیات اول سوره شوری

سوره شوری از سوره‌هایی است که در چند آیه آن سیمای مؤمنان و انسان‌های باایمان ترسیم‌شده است.

**«وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ یغْفِرُونَ[[3]](#footnote-3) وَجَزَاء سَیئَةٍ سَیئَةٌ مِّثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَی اللَّهِ[[4]](#footnote-4) وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِک لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ[[5]](#footnote-5)»**

مؤمنان کسانی هستند که بر خشم و غضب خود چیره‌اند، و هنگامی‌که غضب به سراغ آن‌ها می‌آید می‌بخشند و تسلیم دیو خشم و غضب نمی‌شوند. این روابطی است که مؤمنان در امور شخصی میان خودشان دارند، طبعاً غضب برای خداوند و برای دفاع از اسلام و جامعه اسلامی امر مطلوبی است.

# خشم و غضب

دو چیز خشم و غضب را نامطلوب می‌کند،

# 1. خشم بر انسان غلبه کند

1 ـ غضب انسان دست خودش نباشد و خشم و غضب بر انسان غلبه کند که چیز نامطلوبی است.

آدم‌هایی که وقتی حوادث و وقایع به‌سوی آن‌ها هجوم می‌آورد آن‌ها را به خشم وامی‌دارد و توانایی کنترل و مهار و ضبط نفس را از آن‌ها می‌گیرد، آدم‌های ضعیفی هستند.

هرچقدر انسان از روح بلندتر و اراده قوی‌تری برخوردار باشد طبعاً خشم و غضب را هم در کنترل خودش می‌گیرد. عواطف دیگر مثل خوشحالی هم همین‌طور است. آدم‌های ضعیف مقابل یک اتفاق چنان خوشحال می‌شوند که دست‌وپای خود را گم می‌کنند.

دست‌وپا گم کردن چه در موقع خوشحالی و چه در موقع خشم و غضب، نشانه ضعف نفس و کوچک بودن انسان است.

خشم و غضبی که افسار آن به دست خود انسان باشد، می‌توان به‌درستی از آن استفاده کرد.

# 2. خشم آرمانی

2 ـ بعضی از خشم و غضب‌ها خشم‌های آرمانی است، انسان برای یک هدف مقدس و متعالی خشم و غضب خود را به کار می‌گیرد.

گاهی خشم و غضب برای منافع شخصی و گاهی هم برای منافع نامشروع به کار گرفته می‌شود، به عبارت دقیق‌تر سه نوع استفاده از غضب امکان دارد.

همه انسان‌ها دارای ویژگی خشم هستیم و خداوند خشم و غضب را بر اساس مصلحتی بر وجود ما قرار داده است که چند نوع است.

 انسان در مواردی که باید از حق دفاع کند یک سرباز و انسان مجاهد نیازمند به کار گرفتن خشم و غضب است. جنگ و دفاع را بدون خشم و غضب نمی‌شود اداره کرد.

پیامبر اسلام (ص) و اصحاب آن حضرت هم خشم، غضب، جنگ و تندی داشتند، اما خشم و غضبی که برای اسلام و منافع جامعه و آرمان‌های مقدس به کار گرفته می‌شد.

نوع دوم غضب برای منافع مشروع شخصی، اینکه انسان اقدام کند تا حق خود را از دیگری بگیرد، این نوع دوم اشکالی ندارد ولی جایی است ک عفو و گذشت در آن خیلی شایسته است.

نوع سوم اینکه خشم و غضب در مسیر منافع نامشروع و هدف‌های باطل به کار گرفته شود که قطعاً چیز ناپسندی است.

**«وَجَزَاء سَیئَةٍ سَیئَةٌ مِّثْلُهَا»**

جواب تعدی که کسی به انسان می‌کند این است که مقابله‌به‌مثل شود، اگر کسی مالی از تو گرفت می‌توانی از او پس بگیری.

آیه دنیا اینکه می‌گوید قصاص و جواب تندی را دادن حق شماست، درعین‌حال خداوند می‌فرماید:

**«فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَی اللَّهِ»**

آدم‌هایی که این توانایی را داشته باشند، از حق خودش بگذرد و گذشت کند،

**«فَأَجْرُهُ عَلَی اللَّهِ»**

اجر او باخداست.

**«وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِک لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ»**

آدم‌هایی که بردباری پیشه کنند و از خطای دیگران گذشت کنند، این از امور محکم الهی است.

این گذشت و عفو بازتاب‌های بسیار مثبت در بهبود شرایط خانه با محیط اجتماعی دارد و به همین دلیل خداوند از این عفو و گذشت شادمان می‌شود.

این ویژگی‌ها در سوره شوری آمده است.

# صفات انسان‌های پارسا در سوره آل‌عمران

در سوره آل‌عمران هم به نحوی در توصیف متقین همین وصف آمده که مطلب یکی است.

**«وَسَارِعُواْ إِلَی مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّکمْ وَجَنَّةٍ عرضها السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِینَ»[[6]](#footnote-6)**

ای مردم بشتابید به‌سوی بهشت و مغفرت الهی، میدان کسب رضوان خدا و تحصیل بهشت و غفران و مغفرت خداوند به روی شما باز است، پس در این میدان مسابقه دهید. بهشتی که برای پارسایان آماده‌شده است.

در خصوصیت انسان‌های پارسا و متقین چند صفت آمده است:

«**الَّذِینَ ینفِقُونَ فِی السَّرَّاء وَالضَّرَّاء**»[[7]](#footnote-7)

آدم‌های پارسا و متقی کسانی هستند که اموال خود را آشکار و نهان درراه خدا انفاق می‌کنند.

«**وَالْکاظِمِینَ الْغَیظَ وَالْعَافِینَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ یحِبُّ الْمُحْسِنِینَ**»[[8]](#footnote-8)

آدم‌های پارسا و متقی کسانی هستند که خشم را در خود فرومی‌برند،

«**وَالْعَافِینَ عَنِ النَّاسِ**»

وقتی‌که انسان غضب و خشم خودش را کنترل کند آن‌وقت در مقابل اشتباه دیگران عفو و گذشت می‌کند.

در اینجا به سه نکته اشاره می‌کند:

1 ـ انفاق

2 ـ فروبردن خشم

3 ـ گذشت

پارسایان کسانی هستند که از مردم گذشت می‌کنند، که این بهترین کارهای نیکو است و خداوند نیکوکاران را دوست دارد.

# تأکید قرآن به عفو و گذشت در خانواده

در محیط خانه هم قرآن بر عفو و گذشت به‌صورت خاص و ویژه تأکید کرده است.

این آیه از سوره تغابن در روابط خانوادگی مورد تأکید قرار داده است.

# شأن نزول این آیه

شأن نزول آیه این‌طور بوده که وقتی پیامبر اسلام (ص) فرمان هجرت را دادند و مسلمانان در مکه مأمور شدند که مخفیانه به‌سوی مدینه هجرت کنند، بعضی افراد وقتی‌که این فرمان را شنیدند اقدام کردند، بعضی هم زن و فرزندانشان مانع می‌شدند که این‌ها از مکه هجرت کنند، در شأن این گروه دوم بود که این آیه نازل شد،

**«یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِکمْ وَأَوْلَادِکمْ عَدُوًّا لَّکمْ فَاحْذَرُوهُمْ[[9]](#footnote-9)»**

مسلمانان برخی از زنان و فرزندان شما دشمنان شما هستند، به‌ظاهر دوست شما هستند اما شمارا به سمت اقدام‌هایی حرکت می‌دهند که نتیجه آن دشمنی است.

معنای این آیه این نیست که زن یا فرزندی واقعاً به لحاظ عواطف هم با شوهر خودش دشمنی می‌کرده، اتفاقاً از شدت علاقه و محبت اجازه نمی‌داده که شوهرش از او جدا شود. اما چون مانع انجام‌وظیفه مرد یا زن می‌شود، نتیجه آن دشمنی است.

هر کاری که زن، مرد یا اعضای خانواده انجام بدهند که نتیجه آن بازداشتن دیگر افراد خانه از وظیفه آن‌هاست و بردن آن‌ها به سمت تخطی از قوانین اسلام و اصول اخلاقی باشد، دشمنی است.

قرآن یک قانون ارائه داده و برای اعضای خانواده چشم‌ها را بازکرده است که روابط، انتظارات و توقعات خودتان را چنان تنظیم کنید که همسر و فرزند شما به خاطر توقع تو در گناه قرار نگیرد.

مثلاً اگر کسی به عظیمت جهاد نسبت به همسر و یا فرزندش مانع شد، درواقع او دشمن اوست.

خانه جایگاه مهر و محبت و رعایت اصول اخلاقی است اما در کنار این تأکید اسلام می‌فرماید مواظب باشید که در این روابط در درون خانه و جامعه گاهی توقعات و انتظارات شما موجب ضربه زدن به دین دیگری نشود.

**«بسم الله الرحمن الرحیم ،وَالْعَصْرِ ،إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِی خُسْرٍ، إِلَّا الَّذِینَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ[[10]](#footnote-10)»**

1. **.** سوره اعراف، آیه 43. [↑](#footnote-ref-1)
2. .سوره توبه آیه 119 [↑](#footnote-ref-2)
3. . سوره شوری آیه 37 [↑](#footnote-ref-3)
4. .سوره شوری آیه 40 [↑](#footnote-ref-4)
5. .سوره شوری آیه 43 [↑](#footnote-ref-5)
6. . سوره آل‌عمران آیه 133 [↑](#footnote-ref-6)
7. . سوره آل‌عمران آیه 134 [↑](#footnote-ref-7)
8. .سوره آل‌عمران آیه 134 [↑](#footnote-ref-8)
9. . سوره تغابن آیه 14 [↑](#footnote-ref-9)
10. . سوره والعصر [↑](#footnote-ref-10)